

# ஏகந்துவ வழிகாட்டி

மூலம்

சப்தூர் ராஹ்யான் ஹும்யாத் துப் உமர்

தமிழில்

சப்தூர் ராஹ்யான் சப்தூர் ராஸ்ஸாக்



தமிழில்

கீற்ற பார்வை  
முஹம்மத் ஹுஸைன்

# ஏகத்துவ வழிகாட்டி

மூலம்

அப்நூர் ரஹ்மான் ஹம்மாத் தூல் உமர்

துமியில்

அப்நூர் ரஹ்மான் அப்நூர் ரஸ்ஸாக்

மேற் பார்ணவ

முஹம்மத் ஹூ ஈசன்

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في الشفاف  
الرياض. ت: ٤٢٢٢٦٦٠-٤٣٠٠٦٣٦ ص.ب: ٣١٧١٧ الرياض: ١١٤١٨

ح ( ) المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالشفا، ١٤٢٣ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر  
العمر ، عبد الرحمن بن حماد  
الإرشاد إلى توحيد رب العباد . - الرياض.  
١٣٢ ص : ١٧ × ١٢ سم  
ردمك : ٩٩٦٠-٣٩-٤  
(النص باللغة التاميلية)

أ - العنوان  
٢٣/١٦٨٤

١ - التوحيد  
ديوي ٢٤٠

رقم الإيداع : ٢٣/١٦٨٤  
ردمك : ٩٩٦٠-٣٩-٤

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى  
١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٢ م

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## முச்சுவர்

எல்லாப் புகழும் இறைவனுக்கே, அவனைப்புகழ்ந்து, அவனிடமே உதவியும், நம் பாவங்களுக்குரிய பாவ மன் னிப்பையும் கோருகின்றோம். அவன் யாரை நேர்வழிப் படுத் துகின்றானோ, அவனை யாராலும் வழிகெடுக்க முடியாது. மேலும் அவன் யாரை வழிகெடுக்கச் செய்கின்றானோ, அவனை யாராலும் நேர்வழிப்படுத்தவும் முடியாது. மேலும் அல்லாஹ் ஒருவன் என்றும், அவனது தூதர் முஹம்த் (ஸல்) அவர்கள் என்றும் சாட்சி கூறி, நபி (ஸல்) அவர்கள் மீதும், அவரது குடும்பத்தினர், தோழர்கள், அவரை மறுமை வரை பின்பற்றும் அனைத்து நல்லடியார்கள் மீதும் அல்லாஹ்வின் சாந்தியும், கருணையும் உண்டாவதாக!

தெளிவான குர்ஆன் வசனங்களையும், சரியான நபி மொழிகளையும், சிறந்த இஸ்லாமிய அறிஞர்களின் கருத்துக்களையும் வைத்து இச்சிற்றேட்டை தொகுத்திருக்கின்றேன். மேலும் இவ்வரிய நூல், (அல் உஸ்லுஸ் ஸலா ஸாஹ், கஷ்துபுதீ ஷாபுஹாத், கிதாபுத் தவ்ஹீத்,) போன்ற முக்கிய நூல்களிலுள்ள விடயங்களை உள்ளடக்கியிருக்கின்றது. எனவே இதன் மூலம் நம் அனைவரும் பயன் பெற எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் அருள் புரிவானாக.

## எல்லாஹ்வை அறிந்து கொள்ளல்.

உலகில் இருக்கும் அனைத்துப் படைப்பினங்களும், அல்லாஹ்வின் மூலமே தோன்றியிருக்கின்றன, மேலும் அவை அவன் பால் தேவையுற்றிருப்பதனால், அவன் இவ்வுலகில் இருந்து கொண்டிருக்கின்றான் என்ற உண்மையை யும் தெளிவுபடுத்திக் கொண்டிருக்கின்றது.

எனவே சிந்தனா சக்தியுள்ள ஓர் அடியான் அல்லாஹ்வின் அத்தாட்சிகளையும், உலகில் பரந்து வியா

பித்திருக்கும் அவன் படைப்புகளையும் பற்றி சிந்திப்பதின் மூலம் அதனை புரிந்து கொள்வான். அதனைப்பற்றி அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக வானங்கள் மற்றும் பூமி ஆகியவற்றை உடைத்திருப்பதிலும், கிரவும், பகவும் மாறி மாறி வருவதிலும் அறிவுடையார்க்குப் பல அத்தார்சிகள் கிருக்கின்றன. (அறிவுடைய) அத்தகையோர் நின்ற நிலையிலும், கிருந்த கிருப்பிலும், தங்கள் விலாப்புறங்களின் மீது (சாய்ந்து)ம் அல்லாஹ் வைரோ நினைத்து, வானங்கள் மற்றும் பூமி ஆகியவற்றின் படைப்பைப் பற்றியும் சிந்தித்து, எங்கள் கிரட்சகனே! நீ மிகத்துரையுள் (நாக) எந்துரிமீன் வேதனையிலிருந்து எங்களைக் காத்தருள்வாயாக! (என்ற பிரார்த்தனை செய்து கொண்டிருப்பார்கள்) (3. 190–191)

உண்மையான விகவாசிகள் தாங்கள் இவ்வுலகில் வீணுக்காக படைக்கப்படவில்லையென்பதை உணர்ந்து, அவனது ஏவல்களை ஏற்று, விலக்கல்களை தவிர்ந்து நடப்பதன் மூலம், அவனது தண்டனையை பயந்து, நன்மையை எதிர்பார்த்தவர்களாக அவனது கட்டளைகளுக்கு முற்று முழுதாக கட்டுப்பட்டு நடப்பார்கள். அதனை அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் ஜின்களையும், மகிழ்களையும், என்னை வனங்குவதற்காகவே தவிர நான் உடைக்கவில்லை. அவர்களிடத்தில் (என் உடைப்புகளுக்காக) நான் யாதொரு உடையையும் நாடவில்லை. என்றியும் எனக்கு அவர்கள் உடைவளிப்பதையும் நான் நாடவில்லை. (நமியே நீர் கூறுவீராக! நிச்சயமாக அல்லாஹ் அவன்தான், யாவருக்கும்) மிக்க உடைவளிப்பவன். பல முடையவரும், உறுதியிடையவரும் ஆவான் (5. 56–58).

விகவாசங் கொண்ட நல்லடியார்கள், அல்லாஹ் அவர்களுக்கு கடமையாக்கியவைகளில் மிகவும் முக்கியக் கடமையான, வணக்கங்கள் அனைத்தையும் அவனுக்கே செய்ய வேண்டும் என்பதனையும் அறிந்து வைத்திருக்கின்றார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (சுத்திய தீவிளாம்) மார்க்கத்தில் ஏத்தகைய நிர்ப்பந்தமு

மில்லை. (ஏவைனில்) வழிகோட்டுவிழுந்து நேர்வழி திட்டமாக ஏதனி வாகி விட்டது. ஆகவே எவர் தாகூத்தை (ஏஷ்ட்தானை) நியா கரிஞ்சு விட்டு, அல்லாஹ்வை விகவாசிக்கின்றாரோ, எவர் திட்டமாக சறந்து போகாத பலமான கமிற்றைப் பற்றியிடுக்குக் கொண்டார். மேலும் அல்லாஹ் சௌமியேற்றவனாகவும், நன்கறிகிற வரவாகவுமிருக்கின்றான் (2. 256).

மேலும் தாகூத் எனும் போது, ஓர் அடியான் தனக்கு இடப்பட்ட வரம்பை மீறி செயல்படுவதனைக் குறிக்கும். இன்று இவ்வாறான தாகூத் (ஏஷத்தான்)கள் அதிகமாக இருந்த போதிலும், அவர்களில் முக்கியமானவர்களாக ஜவரைக் குறிப்பிடலாம். அவர்கள்: 1)அல்லாஹ்வால் சபிக் கப்பட்ட ஏஷத்தான். 2)மக்கள் தன்னை வணங்குவதை ஏற்றுக் கொள்பவன். 3)தன்னை வணங்குமாறு மக்களைப் பணிப்பவன். 4)மறைவான விடயங்கள் தனக்குத் தெரியும் என வாதிடுபவன். 5)குர்ஔன் ஹதீஸ் அல்லாதுவைகளைக் கொண்டு தீர்ப்பு வழங்குபவன் போன்றவர்களாவார்கள்.

### **அல்லாஹ்அவ ஒருமைப்படுத்துல்.**

தவ்வீத் என்றால், அவனுக்கு இணை கற்பிக்காமல் அவனை மாத்திரம் வணங்குவதனைக் குறிக்கும். இதுதான் ரஸால்மார்கள் அல்லாஹ்விடமிருந்து கொண்டு வந்ததும், அல்லாஹ் ஏற்றுக் கொள்ளக் கூடியதுமான மார்க்கமுமா கும். இத்தவ்வீதை நமக்கு மூன்று வகைப்படுத்தலாம். அவையாவன: 1)தெய்வீகத்தன்மையில் அல்லாஹ்வை ஒருமைப்படுத்தல். 2)வணக்க வழிபாடுகளைக் கொண்டு அவனை ஒருமைப்படுத்தல். 3)அவனுக்குரிய பெயர்கள் பண்புகளைக் கொண்டு அவனை ஒருமைப் படுத்தல் போன்றவையாகும்.

### **தெய்வீகத் தன்மையை ஒருமைப்படுத்துல்.**

தெய்வீகத் தன்மையை ஒருமைப்படுத்துவதென்றால், பிரபஞ்சம், பிரபஞ்சத்திலுள்ள அனைத்தையும் படைத்து, உணவளித்து, பின் மரணிக்கச் செய்து, அவர்களையும்

உலகத்திலுள்ளவைகளையும் நிர்வகிப்பவன் அல்லாஹ் ஒருவன் என்றும், வானம், பூமியிலுள்ளவைகள் அனைத்தும் அவனது படைப்பினங்கள் என்றும் ஏற்றுக் கொள்வதாகும். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். வாழத்திலிருந்தும், பூமியிலிருந்தும், உங்களுக்கு உணவளிப்பவன் யார்? அல்லது செவிப்புவதையும், பார்வைகளையும், சொந்தமாக்கிக் கொண்டிருப்பவன் யார்? இறந்ததிலிருந்து உயிருள்ளதை வெளிப்படுத்துவதற்கும், உயிருள்ளதிலிருந்து இறந்ததை வெளிப்படுத்துவதற்கும் யார்? (அகிலத்தாரின்) சகல காரியங்களையும், திட்டமிட்டு நிகழ்த்துவதற்கும் யார்? என (நமிசே) நீர் அவர்களைக் கேட்மீராக! அ(தற்க)வர்கள் அல்லாஹ்தான் என்று கூறுவார்கள். அவ்வாறாயின் (அவறுக்கு) நீங்கள் யைச்தி உள்ளவர்களாக ஆக மாட்டார்களா? என்று நீர் கூறுவீராக! (இத்தகைய தகுதிகளுக்குரிய) அவைத்தான் உங்களுடைய உண்மையான தீர்ச்சகளாகிய அல்லாஹ். இந்த வானத்திலும், பூமியிலும் உள்ளவர்கள் அனைவரும் அவைது அடிமைகள். உண்மைக்குப் பின்னர் வழி கேட்டதைக்கவிர வேறு (எஞ்சியிருப்பது) யாது?. (இவ்வுண்மையை விட்டு) நீங்கள் எங்கு திருப்பப்படுகிறீர்கள்?, (என்றும் நமிசே நீர் கேட்மீராக!) (10. 31,32). மேலும் கூறுகின்றான். பூமியும் தகிலுள்ளதையும், யாருக்கு உரியது என நீங்கள் அறிந்திருந்தால், கூறுங்கள் என்று (நமிசே) நீர் கேட்மீராக!, அ(தற்க)வர்கள் அல்லாஹ்வுக்கே உரியன என்று கூறுவார்கள். (அவ்வாறாயின் அல்லாஹ்தான் வனுக்கத்துக்குரியவன் என்பதை) நீங்கள் நினைத்துப்பார்க்க மாட்டார்களா? என்று (நமிசே) நீர் கூறுவீராக!. (அன்றி) ஏழு வானங்களின் தீர்ச்சகதும் மகத்துவமிக்க ஈர்ஷின் தீர்ச்சகதும் யார்? என்று, (நமிசே) நீர் கேட்மீராக! அ(தற்க)வர்கள் (அவை யாவும்) அல்லாஹ்வுக்கே என்று கூறுவார்கள். (அவ்வாறாயின்) நீங்கள் (அவறுடைய தண்டனையை) யப்படமாட்டார்களா? என்று நீர் கூறுவீராக!. ஒவ்வொரு பொருளின் ஆட்சியும் எவன் கைவசம்

கிடுக்கின்றது? அவன் பாதுகாக்கின்றான். (அவனது தண்டனையிலி ருந்து தப்ப) அவனுக்கு எதிராக எவரும் பாதுகாக்கப்பட முடியாதே அவன் யார்?, என நீங்கள் அறிந்தவர்களாக கிடுப்பின் (கூறுந் கள்) என்று கேட்மீராக, அ(தற்க)வர்கள் (சகல அதிகாரமும்) அல்லாஹ்வுக்கே உரியது என்று கூறுவார்கள். (அவ்வாறாயின்) நீங்கள் எங்கிடுந்து சூனியமாக்கப்படுகிறீர்கள். (எவ்வாறு மதியைக் கர்ப்படுகிறீர்கள்) என்று கேட்மீராக (23. 84-89).

என்றாலும் இவ்வாறு அவர்கள் நம்பிக்கை கொண்டு சான்றுபகர்ந்த போதிலும், வணக்கங்களில் இன்னொரு வனை அல்லாஹ்வுடன் இணைத்து வணங்கியதன் மூலம், அவர்கள் இஸ்லாத்தில் நுழைந்தவர்களாகவோ, நரகிலி ருந்து பாதுகாப்புப் பெற்றவர்களாகவோ கருதப்படவில்லை. மேலும் நூஹ் (அலை) அவர்களின் சமுதாயம், அக்காலத்து நல்லடியார்களான வத்து, சுவாடு, யஜாஸ், யஜாக், நஸ்ர், போன்றவர்களை சிலைகளாக செய்து வணங்கிக் கொண்டிருந்த போது, அல்லாஹ் நூஹ் (அலை) அவர்களை அச்சமுதாயத்தவர்களுக்கு அனுப்பி, அவர்கள் செய்து கொண்டிருக்கும் அவ்வணக்கத்தை விடுத்து, ஏக இறைவனை மாத்திரம் வணங்கும் படி ஏவு மாறு பணித்தான். இவ்வாறே ஒவ்வொரு சமுதாயத்துக்கும் ஒவ்வொரு நபியை அனுப்பி அவர்களுக்கும் இணையை விடுத்து, ஒரிறைக் கொள்கையை போதித்துக் கொண்டிருந்தான். அவ்வாறு அனுப்பப்பட்டவர்களில் இறுதி நபியாக முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களை அனைத்து மக்களுக்குமிருப் பழிகாட்டியாக அனுப்பி வைத்தான். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (நபியே) நீர் கூறுவீராக! நிச்சயமாக நான் உங்களைப் போன்ற ஒரு மனிதன் தான். நிச்சயமாக உங்களுடைய (வனக்கத்துக்குரிய)நாயன் ஒரே நாயன் தான் என்று, எனக்கு வறுவி மூலம் அறிவிக்கப்படுகின்றது. ஆகவே எவர் தன் கிரட்சகனை சந்திக்க ஈதரவு வைக்கிறாரோ.

அவர் நற்கருமங்களைச் செய்யவும், தன் இரட்சகளின் வனக்கத்தில் அவர் எவ்வரையும் கிடையாக்க வேண்டாம் (19. 110).

மேலும் நபி (ஸல) அவர்கள் நபியாக அனுப்பப்பட்ட போது, அன்று வாழ்ந்த முத்திரிகீன்கள், இப்பாலீம் (அலை) அவர்களின் மார்க்கத்தை பின்பற்றி வணங்கியதுடன், மலக்குகள், சஸா (அலை), மற்றும் நல்லடியார்கள் போன் நோரையும் அல்லாஹ் வடன் இணைத்து, இவர்கள் நமக்கு அல்லாஹ் விடத்தில் சிபாரிசு செய்யக் கூடியவர்கள் எனக் கூறி வணங்கி வந்தார்கள். அதற்கு நபியவர்கள் நீங்கள் இவ்வாறு செய்யக்கூடிய வணக்கம் அனைத்தும் அல்லாஹ் வுக்கு மாத்திரமே செய்யப்பட வேண்டியவையாகும். மாற்ற மாக யார் அதனை அல்லாஹ் அல்லாதவர்களுக்கு செய்கின்றார்களோ, அவர்களது நந்திரியைகள் அனைத்தும் அழிக்கப்பட்டு விடுகின்றன எனவும் தெளிவுபடுத்தி பின் வரும் திருவசனத்தை ஒதிக் காண்பித்தார்கள். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். மேலும் (இம்மையில்) செயலால் அவர்கள் செய்து கொண்டிருந்தவற்றின் பால், நாம் முன்னோக்கி, மின்னர் (அவர்கள் உரகில் விகவாசங் கொள்ளாததால்) ஸரத்தப்பட்ட முழுமியாக (பலவற்றங்காக) அவைகளை நாம் ஈக்கி விடுவோம் (25. 23).

### வணக்க வழிபாடுகளில் ஓருஜமயப்படுத்துல்.

வணக்க வழிபாடுகளில் ஒருமைப்படுத்தல் எனும் போது, அல்லாஹ் கடமையாக்கிய வணக்கங்களான பிரார்த்தனை, பயப்படல், ஆதரவு வைத்தல், பொறுப்புச் சாட்டல், ஆசை வைத்தல், உதவி கோரல், அறுத்துப்பலியிடல், நேர்ச்சை வைத்தல், இவைபோன்ற அல்லாஹ் வுக்கு மாத்திரம் செய்யப்பட வேண்டிய அனைத்து வணக்க வழி பாடுகளிலும், அவனுடன் வேறு எவ்வரையும் கூட்டினைக் காமல் அவனுக்கு மாத்திரமே செய்யப்பட வேண்டும் என்பதாகும். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக மஸ்ஜிதுகள் அல்லாஹ் வின்வனக்கத்திற்கே உரியன. ஈகவே (அவைகளில்) அல்லாஹ் வுடன்

மற்றவரையும், நீங்கள் (பிரார்த்தித்து) அழைக்க வேண்டாம் (72. 18).

மேலும் அவ்வணக்கங்களில் ஒன்றை அல்லாஹ் அல்லாதவனுக்குச் செய்யும் போது, அவ்வாறு செய்தவன் இணை வைத்து காபிராக மாறிவிடுகின்றான். அதனை யிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் (நாரியே) எவன் அவ்வாறுவடன் வேறு வணக்கத்திற்குரிய நாயனை அழைக்கின்றானோ, அவனுக்கு அதைப்பற்றி யாதொரு சான்றும் இல்லை. திவானுடைய கணக்கெல்லாம் அவனுடைய இரட்சக்ணிடத்தில் தான் (இன்டு), நிச்சயமாக நிராகரிக்கக்கூடியவர்கள் வெற்றி பொறியாட்டார்கள் (23.117). எனவே அல்லாஹுவுக்கு மாத்திரமே செய்யப்பட வேண்டுமென்று கூறப்பட்ட சில வணக்கங்களுக்குரிய ஆதாரங்களை கவனிப்போம்.

**பிரார்த்தனை.** பிரார்த்தனை அல்லாஹுவிடத்தில் மாத்திரம் தான், கோரப்பட வேண்டுமென்பதனை நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். பிரார்த்தனை வணக்கங்களின் உயிர் நாழியாகும் (திரியிழி). வணக்கங்களின் உயிர்நாடி என்று கூறியதற்கு இரு காரணங்களை எங்களால் குறிப்பிடலாம். அவை: 1) அந்நபி மொழிக்கேற்ப நாம் பிரார்த்திக்கும் போது, அல்லாஹுவுக்கு அடிபணிந்தவர்களாக ஆகிவிடுகின்றோம். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். நீங்கள் என்னவே அழை(த்துர் பிரார்த்தி)யுங்கள், நான் உங்களு (தூய பிரார்த்தனை)க்கு உதவில்லைப்போன (40. 60). 2) தனது செயல்கள் அல்லாஹுவின் உதவியால் வெற்றி பெறும் போது, அடுத்தவர்களிடம் கேட்பதனை விட்டு விட்டு, அல்லாஹுவிடமே தனது அனைத்துத் தேவைகளையும் முன் வைக்கின்றான். இதுதான் வணக்கத்தின் முக்கிய நோக்கமாகும். அதற்கு சான்றாக நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். பிரார்த்தனை வணக்கமாகும் (ஏற்கீல்)

**பயம்.** ஒருவன் அல்லாஹ் அல்லாதவர்களுக்குப் பயப்படும் போது, அவன் ஷஷ்த்தானுக்கு கட்டுப்பட்டவனாக மாறிவிடு கின்றான் என்பதனை அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். கீது ஒரு ஷஷ்த்தான் தான், அவன் தன் நன்பர்களைப்பற்றி அவர்கள் பலசாலிகள், கடுமொயானவர்கள் என (உங்களைப்) யமுறுத்துகிறான். ஆகவே நீங்கள் (உண்மை) விகவாசிகளாக இருந்தால், அவர்களுக்குப்பயப்பட வேண்டாம். எனக்கே யப்படுங்கள் (3. 175).

**ஆதரவு.** ஒரு விடயத்தில் ஆதரவு வைப்பதும் வணக்கமாகும் எனவே அவ்வணக்கத்தையும் அல்லாஹ் வுக்காகவே செய்ய வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். ஆகவே எவர் தன் ரீட்சகளை சந்திக்க ஆதரவு வைக்கிறாரோ, அவர் நற்கருமங்களைச் செய்யவும், தன் ரீட்சக யின் வணக்கத்தில் அவர் எவ்வரும் கிணையாக்க வேண்டாம் (19. 110).

**நலக்ஞல்.** நமக்கு ஏற்பட்ட துன்பத்தை, அல்லது நமது விடயங்கள் எதுவாயிருந்தாலும் அவைகளை அல்லாஹ் விடமே பொறுப்புச்சாட்ட வேண்டும் என்பதைப்பற்றி அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நீங்கள் விகவாசிகளாக இருந்தால் (உங்கள் காரியங்களை ஓப்படைத்து முழுமொயாக) அல்லாஹ் வின் மீதே நம்பிக்கை வையுங்கள் (5. 23) மேலும் கூறுகின்றான். எவர் அல்லாஹ் வின் மீது (தன் காரியத்தை ஓப்படைத்து முழுமொயாக) நம்பிக்கை வைக்கிறாரோ, அவருக்கு அவனே (முற்றிழும்) போதுமானவன் (65. 3).

**சுல்லாஹ் வின் அருளை ஆசித்து, பயப்பட்டு, உள்ளச்சத்தோடு கிருந்து.** நாம் அல்லாஹ் விடமிருந்து அருளை எதிர்பார்ப்ப தாயிருந்தால், நாம் அவனுக்குப் பயந்து, உள்ளச்சத்தோடு இருந்து கொள்ள வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக கீவர்கள் யாவரும் நன்மை களில் (மிகத் துரிதமாக) விரைவாக்களாக இருந்தார்கள். (நம்மு

தட்டா அருளை) ஆசிர்தும். (நம் தண்டனையைப்) பயந்தும், நம்தை (இரார்த்தனை செய்து) அழைப்பவர்களாகவும் இருந்தார்கள். இன் ஒம் அவர்கள் (யாவுஞ்) நம்பிடம் உள்ளச்சுடையோர்களாகவும் இருந்தார்கள் (21. 90).

உள்ளச்சம். மேலும் நாம் அல்லாஹ்-விடமே உள்ளச்சத் தோடு இருந்து கொள்ள வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். ஆகவே அவர்களுக்கு நீங்கள் யார்ஷட் வேண்டாம். மேலும் எனக்கே நீங்கள் யைப்படுங்கள் (2. 150).

பாலமிட்சி கோரல். நாம் தெரிந்தோ, தெரியாமலோ பாவங்கள் செய்திருந்தால், அதற்குரிய மன்னிப்பையும் அல்லாஹ்-வி-டமே கோர வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். இன்றும் (மனிதர்களே) உங்கள் தீர்த்தகள் உல (முஸ்லீம் செய்து) நீங்கள் திரும்பி விடுங்கள். அவறுக்கு (முற்றி வூம்) நீங்கள் சீற்ப்படிந்தும் விடுங்கள் (39. 54).

உதவி கோரல். நாம் எவ்விடயத்திலாவது உதவி கோரும் போதும், அதனை அல்லாஹ்-விடமே கேட்க வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (எங்கள் தீர்த்தகா) உங்களையே நாங்கள் வணங்குகின்றோம். உங்களிடமே நாங்கள் உதவியும் தேடுகிறோம் (1. 5). மேலும் நபி (ஸல) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நீ உதவி தேடுவால், அல்லாஹ்-வி-டமே உதவி தேடுக்கொள் (திரிமிதி). அதாவது இம்மை மறுமை சம்பந்தப்பட்ட எவ்விடயமாக இருந்த போதிலும், அவை களை அல்லாஹ்-விடமே கேட்டுப் பெற்றுக் கொள்ள வேண்டும் என்பதனைக் தெளிவுபடுத்துகின்றது.

பாதுகாப்புத் தீடல். நாம் பாதுகாப்புத் தேடும் போதும், அல்லாஹ்-விடமே பாதுகாப்புத் தேட வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (நவீய) நீர் கூறு வீராக! வைக்கறையின் தீர்த்தகளிடம், நான் பாது காவல் தேடுகின் றென் (113. 1). மேலும் கூறுகின்றான். (நவீய) நீர் கூறுவீராக! மனிதர்களின் தீர்த்தகளிடம் நான் (பாது)காவல் தேடுகின்றேன்

(அவன்தான்) மஹிதர்களின் அரசன் (அவனே) மஹிதர்களின் (வனுக்கத்திட்குரிய) நாயன் (114. 1).

**இரட்சித்துவம்.** நாம் இரட்சிக்கத் தேடும் போதும், அல்லாஹ் விடமே இரட்சிக்கத் தேட வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நீங்கள் உங்கள் இரட்சக விடம் (உங்களை) இரட்சிக்கத் தேடுய போது, அவன் உங்களுக்கு பழிவளித்தான் (8. 9).

**அறுத்துப் பயியிடல்.** நாம் ஒரு பொருளை அறுத்துப் பலியிடும் போதும், அதனை அல்லாஹ் வுக்கு மாத்திரமே அறுத்துப் பலியிட வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக என்றுதூய ஏதாழுதகவும், என்றுதூய அறுப்பி (குர்யானியு)ம் என் வாழ்வும், என் மரணமும், அகிலத்தாரின் இரட்சகனாகிய அல்லாஹ் வுக்கே உரிக்காவதையாகும். என்று (நமியே) நீர் கூறுவீராக!. அவனுக்கு யாதோர் தீரையில்லை (துகையுமில்லை) தீரைக் கொண்டே நான் ஏவப்பட்டுள்ளேன். தீவிறும் (அவனுக்கு கீழ் படந்த) முஸ்லிம்களில் (தீந்த உம்மத்தில்) நான் முதல்மையானவன் என்றும் கூறுவீராக (6. 162-163). மேலும் கூறுகின்றான். ஆகவே நீர் உம்மிரட்சகதனத் ஏதாழுது, தீவிறும் (குர்யானியும் கொடுத்து அதை) அறுப்பீராக (108. 2). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். அல்லாஹ் அல்லாத ஒருவனுக்கு அறுப்பவனை அல்லாஹ் சரிப்பாவாக (முஸ்லிம்). **நேர்ச்சையும்**. நேர்ச்சையும் அல்லாஹ் வுக்கே வைக்கப்பட வேண்டும் என்பதனை, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். சீவர்கள் (தங்கள்) நேர்ச்சையை நிறைவேற்றுவார்கள். தீவிறும் ஒரு நாளையும் யைப்படுவார்கள். அதன் தீமை எங்கும் யரவியதாக தீருக்கும் (76. 7).

எனவே மேற்கூறப்பட்ட அனைத்தும் அல்லாஹ் வுக்கு செய்ய வேண்டிய வணக்கவழிபாடுகள் என அறிந்த நாம், அவைகளை அவனுக்கு மாத்திரமே செய்து அவனது

நல்லடியார்களின் கூட்டத்தில் சேர்ந்து கொள்ள முயற் சிக்க வேண்டும்.

மேலும் ஹாகிலாஹு கீல்லவ்லாஹு என்ற சொல்லின் கருத்தும், வணக்கத்தையே குறிப்பதுடன், நபிமார்கள் மக்களுக்கு போதித்து, அதனால் பெரும் போர்களே முண்ட ஏகத்துவக் கொள்கையும், அதுவேயாகும் என்பதனை நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டும். மேலும் நபி (ஸல்) அவர்களை அல்லாஹு நபியாக அனுப்பி அக்கொள்கையின் பால், மக்களை அழைக்குமாறு பணித்தான். அவர்களும் தனது கடமையை செய்யும் பொருட்டு, அம்மக்காவாசி களை அக்கொள்கையின் பால் அழைத்த போது, நபியவர்களை வெறுத்து, ஓர் எதிரியாகவே கணித்து அவர்களுடன் போர் செய்தார்கள்.

### நபி (ஸல்) அவர்களின் அழைப்புப் பணி.

அல்லாஹு தன் இறுதித் தூதரை நபியாக அனுப்பி ஹாகிலாஹு கீல்லவ்லாஹு என்ற ஏகத்துவத்தின் பால், மக்களை அழைத்து, அது கூறும் கருத்துக்களை நடை முறைப்படுத்துமாறு அவர்களுக்கு பணித்த போது, அதனது உண்மைக் கருத்தான, வணக்கம் என்பது அல்லாஹுவுக்கு மாத்திரமே உரியது, அதில் எவரையும் அவனுடன் கூட்டி ணைக்கக் கூடாது என்பதனை, அறிந்திருந்த அம்மக்காவாசிகள், நபியவர்களை வெறுத்து அவர்களது பகிரங்க விரோதிகளாக செயல்பட்டார்கள். ஆனால் அன்று அம்மக்கள் அறிந்திருந்த சரியான அக்கருத்தையாவது, இன்று முஸ்லிம்கள் என்ற பெயரில் வாழ்ந்து கொண்டிருக்கும் நாம் அறிந்து கொள்ளாதது தான் மிகவும் ஆச்சரியத்துக் குரியதாகும். வேறு சிலர், அவ்வசனத்துக்கு மாற்றுக் கருத்துக்களை கொண்டு விளக்கமளிக்கின்றார்கள்.

எனவே அவ்வசனத்தையும், அது கூறும் கருத்துக்களையும் ஏற்க மறுத்த அம்மக்கள், அல்லாஹுவோடு வேறொருவனையும் கூட்டிணைத்து, இருவருக்குமாக செய்து வந்த சில வணக்கங்களை சுற்று கவனிப்போம்.

- மரணித்தவர்கள், பிரார்த்தனை, தேவைகளை நிறை வேற்றி வைத்தல், அவர்களால் எவருக்கும் நல் லதோ, கெட்டதோ செய்யலாம் என நம்பி வந்தனர்.
- அவர்களது கப்புக்களை தொட்டு முத்தமிட்டு, அதி லுள்ள மண்ணை பரக்கத்துக்காக எடுத்துக் கொள் வதுடன், அல்லாஹ்-விடம் தமக்காக பரிந்து பேச மாறு பிரார்த்தித்து வந்தனர்.
- அவர்கள் அல்லாஹ் அல்லாத உயிரோடுள்ள சாதாரண மனிதர்கள், அல்லது மரணித்தவர்கள் போன்றோரைக்கொண்டு சத்தியம் செய்து வந்தனர்.

மேலும் அவர்களில் சிலர், மலக்குமார்களையும், இன்னும் சிலர் நல்லடியார்களையும், அல்லது ஈஸா (அலை) அவர்களையும், இன்னும் சிலர் அல்லாஹ் அல்லாதவருக்கு நேர்ச்சை வைத்தும், அறுத்துப் பலியிட்டும், அவர்களை இரைஞ்சியும், இது போன்ற இன்னோரன்ன இணையான காரியங்களை செய்து வந்தார்கள். இதனால் தான் பிரார்த்தனை, அறுத்துப்பலியிடல், நேர்ச்சை வைத்தல், உதவி கோரல், பாதுகாப்புத் தேடல், ஆதரவு வைத்தல், பயப்படல் போன்ற அனைத்தும் அல்லாஹ் ஒருவனுக்கு செய்யப்பட வேண்டிய வணக்கங்கள் எனக் கூறி, அதனை ஏற்றுக் கொள்ள மறுத்தவர்களுக்கெதிராக அல்லாஹ்-வின் தூதர்கள் அறப்போர் செய்தார்கள்.

மேலும் மார்க்கத்தில் அனுமதிக்கப்பட்ட சிபாரிசு யாது? அதற்கு தகுதியடையவர் யாவர்? என்பதனையும், அல்லாஹ் நாடியவர்களுக்கு, அவனது பொருத்தத்துடனே தவிர செய்யப்படும் சிபாரிசுகளைத் தவிர, வேறு எந்த சிபாரிசும் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட மாட்டாது என்பதனையும் தெளிவுபடுத்திவிட்டார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின் வருமாறு கூறுகின்றான். அவன் வொருந்திக் கொண்டவரைத் தவிர (மற்றவருக்கும்) கிவர்கள் பரிந்துரை செய்யவு மாட்டார்கள் (21.28). மேலும் கூறுகின்றான். இன்னும் யாருக்கு அவன்

அஹா அனித்தானோ, அவருக்குத் தவிர அவனிடத்தில் பரிந்துரையானவிக்காது (34. 23).

மேலும் அல்லாஹ் குர்ஆனில் சிபாரிசு செய்யும் விடயமாக, இரு விடயங்களைக் குறிப்பிட்டிருக்கின்றான். 1) எவருக்கு பரிந்து பேசப்படுகின்றதோ, அவரை அல்லாஹ் பொருந்திக் கொள்ள வேண்டும். 2) பரிந்து பேசபவருக்கு அவன் அனுமதியளித்திருக்க வேண்டும். எனவே மரணித் தவர்களிடம் சிபாரிசு செய்யுமாறு வேண்டுபவர்களுக்கு அல்லாஹ் வின் அனுமதி ஒரு போதும் கிடைக்காது. ஏனை னில் அவ்வாறு செய்வது, அவனதும், அவனது தூதரதும் போதனைக்கு அப்பாற்பட்டதாகும். யார் அவனது கட்டளைக்கு மாறு செய்கின்றானோ, அவன் அவனது கோபத் திற்காளாகின்றான். எனவே யார் ஏகத்துவக் கொள்கை யடிப்படையில் வாழ்கின்றானோ, அவனுக்குத் தான் மறு மையில் நபிமார்களதும், நல்லடியார்களதும் சிபாரிசு கிட்டும். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். (நவீயே) நீர் கூறுவீராக! பரிந்துரைகள் யாவும் அல்லாஹ்வுக்கே (39. 44). மேலும் கூறுகின்றான். அவனைத்தவிர உங்களுக்குப் பாதுகாவலனோ, அல்லது (உங்களுக்குப்) பரிந்து பேசுவனோ, (வேற்றாருவரும்) தில்லல (32. 4). எனவே நமது சிபாரிசுகளை மரணித்தவர்களிம் வேண்டாது, அல்லாஹ் விடம் மாத்திரமே வேண்டிப் பெற்றுக் கொள்ள வேண்டும்.

உலக விடயங்களைப் பொறுத்த வரையில், மனிதனால் முடியுமான விடயங்களில் மனிதனிடத்தில் சிபாரிசு செய்யுமாறு வேண்டுவதில் தவறேதுமில்லை. அவ்வாறான சிபாரிசுகளை அல்லாஹ்வும் ஏற்றுக் கொள்வான். எனவே மரணித்தவர்களிடத்தில் சிபாரிசு செய்ய வேண்டாமலும், அவர்களைக் கொண்டு சத்தியம் செய்யாமலும் இருந்து, அவ்வாறு செய்வது இணையிலுள்ளதென்பதையும் அறிந்து கொள்ள வேண்டும். மேலும் மரணித்தவர்களுக்காக நாம் செய்யவேண்டிய விடயம் அவர்களைத் தரிசிக்கச் செல்லும்

போது, அவர்களுக்கு ஸலாம் கூறி பிரார்த்தனை செய்வதாகும்.

மேலும் ஸலாம் சொல்லப்படுவெர் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களாயிருந்த போதிலும், இஸ்லாம் கூறியதன் பிரகாரம் கிப்லாவை முன்னோக்கி சப்தத்தை உயர்த்தாது, பிரார்த்திக்க வேண்டும். அல்லது ஸலாத்தைக் கூறிவிட்டு பிரார்த்தனையில் ஈடுபடாமல் திரும்பி விடுவதும் சிறந்ததாகும். மேலும் நபியவர்களுக்கு ஸலவாத் சொல்லுபவர், அவர்களுக்குப் பக்கத்திலிருந்தாலும் சரி, தூரத்திலிருந்தாலும் சரி அவர் சொல்லும் ஸலவாத் அவர்களுக்கு சேர்க்கப்பட்டு விடுகின்றது. அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். என் மீது நீங்கள் ஸலவாத்துச் சொல்லுங்கள். நீங்கள் எங்கிருந்து சொன்ன போதிலும் எனக்கு ஏத்திடவைக்கப்படுகின்றது(சிபூதாவுத்). ஆனால் மரணித்தவர் சாதாரண முஸ்லிமாகவிருந்தால், நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறியிருப்பது போன்று, அவருக்கு ஸலாம் கூறி, தனக்காகவும் அவருக்காகவும் பிரார்த்தனை செய்து கொள்ள வேண்டும். புறைதா (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். மக்கள் மைய வாழ்களுக்குச் சென்றால் அவர்கள், அஸ்ஸலாஹ் அலைக்கும் அறவுல்த்தியாரி மினல் முஃ:மினீஸ் வல் முஸ்லிமின், வசீன்வாகீன் ரூபா அல்லாஹ் மிகும் வாழுகிறான். அஸ்ஸலாஹ் வாஹ் வல்குமுல் தூரியா. என்ற துச்சவை ஒதிக் கொள்ள வேண்டும் என நபி (ஸல்) அவர்கள் கற்றுத் தருவார்கள் (முஸ்லிம்).

நபித்தோழர்களும், அவர்களைப் பின் தொடர்ந்தோரும், மையவாடிகளுக்குச் சென்றால், நபி (ஸல்) அவர்கள் கற்றுக் கொடுத்தவாறு, அம்மையவாடியில் அடக்கப்பட்டிருப்பவர்களுக்கு ஸலாம் கூறி, பாவமன்னிப்புக் கோருவார்கள். சுருக்கமாகக் கூறின், நபி (ஸல்) அவர்களோ, வேறு நல்லடியார்களோ, யாராக இருந்த போதிலும், அல்லாஹ் அனுமதிக்காத எவ்விடமும் சிபாரிசு வேண்டவுமில்லை, அவர்களிடம் வேண்டுமாறு பணிக்கவுமில்லை. ஆனால் அல்லாஹ்

தான் தன்னிடம் மாத்திரம் சிபாரிசு வேண்டுமாறு பணித்தி ருக்கின்றான்.

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் அல்லாஹ்வுக்கு இணை கற்பித்த எவருக்குமே பரிந்து பேசமாட்டார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக அல்லாஹ் தங்கு தீரை வைக்கப்படுவதை மன்னிக்கவே மாட்டான். இதனைத் தவிர (மற்ற) எதனையும், தான் நாழீயோருக்கு மன்னியான் (4.48). மேலும் கூறுகின்றான். நிச்சயமாக எவர் அல்லாஹ்வுக்கு தீரை வைக்கின்றாரோ, அவர் மீது திட்டமாக அல்லாஹ் கவனதியை தடுத்து விட்டான். மேலும் அவர் தங்குமிடம் நாகம் தான். இன்றும் (இத்தகைய) அநியாயக்காரார்களுக்கு (நாடு மையில்) உ தவிசெய்வோர் இல்லை (5.72). மேலும் கூறுகின்றான். (நாலே வின்றும் அவர்களிடம்) நீர் கூறுவீராக! வேதத்தை புதையவர்களே!, எங்களுக்கும் இன்றும் உங்களுக்குமிடையே நாம் அல்லாஹ்வுக்கவத்தவிர வேற்றான்தையும் வனங்கக் கூடாது, நம்மில் சிலர் சிலரை அல்லாஹ்வுக்கவையன்றி ஏத்தங்களாக எடுத்துக் கொள் எனும் கூடாது, என்ற சமயாளதாக வார்த்தையின் பால் வாருங்கன். (இதை ஏற்காது) அவர்கள் புறக்கணித்தால், (அவர்களிடம்) நிச்சயமாக நாங்கள் (அவன் ஒருவறுத்தே முற்றிலும் கீழ்ப்பறந்து) முஸ்லிம்கள் என நீங்கள் சாட்சியும் கூறுவீர்களாக! என்று நீங்கள் கூறி (விட்டு) விடுங்கள் (3.64). மேலும் கூறுகின்றான். இன்றும் அல்லாஹ்வுக்கை அவனுக்காக வனுக்கத்தைக் கலப்பற்றந்தாக தீக்கியவர்களாக (அதனைத்து தீய வழிகளை விட்டும் நீங்கி இல்லாத்தின் பால்) சாம்ந்தவர்களாக அவர்கள் அல்லாஹ்வுக்கை வனங்கு வைத்தாகவும், ஏதாழுதகைய அவர்கள் நிறைவேற்றறவதற்காக வும். ஸகாத்தை அவர்கள் கொடுப்பதற்காகவுமே தவிர (வேறை தையும்) அவர்கள் (அதில்) கட்டுளையிட்டு வில்லை. இன்றும் தீருதான் நெருங்க மார்க்கமாகும் (98.5).

மேலும் சிலர் நாம் மரணித்தவர்களிடம் சென்று, அல்லாஹ்விடம் தமக்காக சிபாரிசு செய்யுங்கள் என்று தான்

கேட்கின்றோமே தவிர, அவர்களை நாம் வணங்கவில்லையெனக்கூறி தப்பிக்கப் பூர்ச்சிக்கின்றார்கள். இவர்களுக்கு நாம் கூறுவது யாதெனில், இவ்வாறு நீங்கள் கூறுவது போன்றுதான், அன்றைய அறியாமைக் காலத்தில் வாழ்ந்து வந்த மக்களும் கூறி, அவ்விக்ரகங்களை வணங்கி வந்தார்கள் என்பதை, அல்லாஹ் பின்வரும் வசனத்தில் சுட்டிக் காட்டுகின்றான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். இன்றும் அவனையும் தி (ஸ்த்ரவர்களைப்) பாதுகாவலர்களாக எடுத்துக் கொண்டு நூக்கின்றார்களே, அத்தகையவர்கள் எங்களை அவர்கள் எநுக்கத் தால் அல்லாஹ் வுக்கு சமீபமாக்கி வைப்பார்கள் என்பதற்காகவே யும் தி அவர்களை நாங்கள் வணங்கவில்லை(என்று கூறுகின்ற வர்) (39. 3). மேலும் கூறுகின்றான். அல்லாஹ் வையும் தங்களுக்கு கீட்டர் அளிக்காதவற்றை, இன்றும் தங்களுக்கு உலன் அளிக்காதவற்றை அவர்கள் வணங்குகிறார்கள். இவர்கள் அல்லாஹ் விடத்தில் எங்களுக்கு பரிந்துரையாளர்கள் என்றும் அவர்கள் கூறுகின்றனர் (10. 18).

மேலும் அல்லாஹ் வுக்கும், நமக்குமிடையில் சிபாரிக் செய்வதற்காக யாரை நாம் உதவியாக எடுத்துக் கொள்கின்றோம் என்பதனை சற்று சிந்திக்க வேண்டும். இம்மனித சமுதாயத்தில் மட்மை, உலோபித்தனம், அநியாயம், இரக்கமின்மை, போன்றவைகள் ஊறிப்போய் அவர்களுக்கு மத்தியில் போட்டி பொறாமை நிறைந்திருப்பதைக் காணுகின்றோம். இப்படிப்பட்டவைகளில் ஈடுபட்டு மரணித்தவர்களிடம் தானா, சிபாரிக் செய்யக் கோர வேண்டும்? ஆனால் அல்லாஹ் அவர்களை விட மிகவும் தூய்மையானவனும், இரக்கமுள்ளவனும், அனைத்து விடயங்களையும் அறிந்தவனும், மனிதர்களில் பாவமன்னிப்பு கோருபவர்களுக்கு அவர்களின் பாவங்களை மன்னித்து அருள்புரியக் கூடியவனுமாகும். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் (நிரீயே) என்னுடைய அடியார்கள் என்னைப் பற்றி உம்மிடம் கேட்டால், (அதற்கு நீர் கூறுவீராக!) நிச்சயமாக

நான் (அவர்களுக்கு) மிகச் சமீபாகவே தீருக்கின்றேன். அதையாவ  
 ரின் அழைப்புக்கு, அவர் என்னை அழைத்தால் நான் உதிலனிப்பேன்.  
 ஜகவே அவர்கள் நேரான வழியை அடைவதற்காக அவர்கள்  
 எனக்கு மதில் அளிக்கவும், அவர்கள் என்னையே விசுவாசிக்க  
 வும் (2. 186). மேலும் கூறுகின்றான். தீங்கும் உங்களுடைய தீர்ட  
 ரகள் கூட நுகின்றான். நீங்கள் என்னையே அழைத்துப் பிரார்த்தி  
 யுங்கள். நான் உங்களுடைய பிரார்த்தனைக்கு உதிலனிப்பேன்.  
 நீச் சபுமாக என்னை வணங்குவதற்கு விட்டும் பெருமை அடிக்கிறார்  
 களே. அத்தகையோர் அவர்கள் தீவிர வடைந்தவர்களாய் நாகம்  
 முறையார்கள் (40. 60). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறியதாக  
 இப்பூ அப்பாஸ் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நான்  
 நானி (ஸல்) அவர்களுக்குப் பின்னால் தீருந்த போது, அவர்கள்  
 என்னைப் பார்த்து ஏ சிறுவனே!, உடைக்கு சில வசனங்களை கற்றுத்  
 தஞ்சிக்கேற்றும் என்று கூறி விட்டு, பின்னாலும் கூறினார்கள். அல்  
 ஹாஜ்வை நீ நினைத்துக் கொள், அவன் உடன்னை பாதுகாப்பான்,  
 அவனை நீ நினைத்தால், உடைக்கு முன்னால் அவனைப் பெற்றுக்  
 கொள்ளாய். நீ ஏதாவதோமின்றை கேட்டால், அல்லது உதவி தேடி  
 யால் அவனிடம் மே உடனு தேவையைக்கேட்டு, உதவியையும்  
 பொற்றுக்கொள் (திர்மிதி). மேலும் ஒரு முறை வாவனைப் பீப்பமில்  
 (ஈலை) அவர்கள், நானி (ஸல்) அவர்களிடம் வந்து, உடக்காரம்  
 செய்வதைப்பறால் என்னவென்று கேட்ட போது, அதற்கு நமியவர்  
 கள், அல்ஹாஜ்வை நீ பார்க்கா விழும், அவன் உடன்னைப்  
 பார்த்துக் கொண்டிருக்கின்றான் என நினைத்து, அவனை நீ வணங்கு  
 வாதாகும் எனக் கூறியார்கள் (முஸ்லிம்). எனவே யார் ஈருலக  
 வெற்றியை விரும்புகின்றாரோ, அவர் அல்லாஹ் விடத்தில்  
 பாவமன்னிப்புக் கோரி, இன்பம் துன்பம் ஏற்படும் அனைத்து  
 சந்தர்ப்பங்களிலும், அவனது அருளையே எதிர்பார்த்து,  
 தன்னை நேரான வழியில் இட்டுச் செல்லுமாறும் அவனிடமே வேண்டிக் கொள்ள வேண்டும்.

## அல்லாஹ் வுக்குரிய பெயர் பண்புகளை ஒருமைப்படுத்துவ.

அதாவது அல்லாஹ் வின் படைப்பினங்களது உருவங்களுக்கு ஒப்பாகாத உருவமும், அவனுக்கு தனிப்பட்ட முறையில் பூரணத்தன்மையுடைய சில பெயர், பண்புகளும் இருப்பதாக நம்புவதாகும். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின் வருமாறு கூறுகின்றான். அவனைப் போன்று எப்பொருளும் கீல்லை. அவனே (யாவற்றையும்) செவியேற்கிறவன் பார்க்கிறவன் (42. 11). மேலும் கூறுகின்றான். (நவியே) நீர் கூறுவீராக! அவன் அல்லாஹ் ஒருவனே, அல்லாஹ் (யாவற்றை விட்டும்) தேவையற்றவன். (யாவும் அவன் அருளனையே எதிர்பார்த்திருக்கின்றன.) அவன் (எவ்வரையும்) பறநவில்லை. (எவ்வாறும்) அவன் பறப்படவுமில்லை. மேலும் அவனுக்கு நிகராக எவ்வுமில்லை (112. 1-4). மேலும் கூறுகின்றான். அல்லாஹ் (எத்தகையவனைச் சால்,) அவனைத்தவிர (வனக்கத் திழ்குறிய வேறு) நாயன் கீல்லை. அவன் ஜீவதுன்னவன். (என்றென் டும்) நிலவத்திருப்பவன். அவனை சிறு துயிலும், உறக்கழும் பீடுக் காது. வானங்களிலுள்ளவையும், பூமியிலுள்ளவையும் அவனுக்கே உரியவு. அவனுடைய அறுமதியில்து அவனிடத்தில் பரிந்து பேசுவார் யார்? அவர்களுக்கு முன்னால் இருப்பவற்றையும் மின் வாலிருப்ப வற்றையும் அவன் நன்கறிவான். அவனுடைய நாட்டுமின்தி அவனுக்கு ஏற்றிந்தவற்றிலிருந்து யாதொன்றையும் முற்றிலும் (மற்றவரும்) அறிந்து கொள்ளமாட்டார்கள். அவனுடைய குரலியியும், வானங்களிலும் பூமியிலும் விசாலமாக (பரவி) இருக்கின்றது. அவ்விரும்தையும் காப்பது அவனுக்குச் சிரமத்தை உண்டாக்காது. மேலும் அவன் மிக்க உயர்ந்தவன் மகத்துவமிக்கவன் (2. 255). மேலும் கூறுகின்றான். மேலும் அல்லாஹ் வுக்கு அழகான பெயர்கள் இருக்கின்றன. ஆகவே அவற்றைக்கொண்டே நீங்கள் அவனை அழையுங்கள். அவனுடைய பொர்களில் (தவறான பொருள் கொண்டு) திரித்துக் கூறு வோகரு ஸிட்டு விடுங்கள். அவர்கள் செய்து கொண்டிருந்தவைக் குறிய கூவியை கொடுக்கர்ந்துவார்கள் (7. 180).

எனவே அல்லாஹ் வக்குரிய திருநாமங்களையும், பண்பு களையும், அல்லாஹ் தனது குருவினிலும், நபி (ஸல்) அவர்கள் தனது சன்னாவிலும் எவ்வாறு கூறியிருக்கின்றார்களோ, அவ்வாறே அவனுக்கேற்ற முறையில் அவைகள் இருந்து கொண்டிருக்கின்றன எனக் கூறி, எவ்வித ஒப்பு வமையின்றியும், கருத்துத்திரிக்காமலும், முறைக்குறாமலும், ஏற்றுக் கொள்வதுதான், அல்குருவுடையும், நபிவழியையும் பின்பற்றும் கூட்டத்தினரது வழிமுறையாகும். எனவே வழி கெட்ட கூட்டங்களைத் தவிர்த்து, வெற்றிபெற்ற கூட்டத்தில் நம்மனைவரையும் சேர்த்தருள எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் அருள் புரிவானாக.

### **வாகிலாஹ் தீவில்லாஹ், வின் பொருள்.**

வானத்திலும், பூமியிலும் உண்மையாக வணங்கப் படுவதற்குரிய நாயன் இணையில்லாத, அல்லாஹ்-வைத் தவிர வேறு யாருமில்லை என்ற கருத்தையே மேற்கூறப் பட்ட வசனம் கூறிக்கொண்டிருக்கின்றது. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் (நமியே) தீவிலாஹ், தம் தந்தை, மற்றும் தம் சமூகத்தாரிடம், நிச்சயமாக நான் நீங்கள் வனங்குபவைகளை விட்டும் நீங்கிக் கொண்டேன், என்று கூறியதை (யும் நினைவு கூறுவீராக!). எவன் என்களைப் படைத்தானோ, அத்தகையவனைத்தவிர (வேறு யாரையும் வனங்க மாட்டே வன்) ஆகவே நிச்சயமாக அவனை எனக்கு நேர்வழி காட்டுவான். தீவிலும் (வாகிலாஹ் தீவில்லாஹ் எதும் ஏதாத்துவக் கூற்றான்) அத்தனை அவர் தன்றுத்தை சந்ததியில் நிலைத்திருக்கும் வாக்காக ஆக்கிவிட்டார். அக்கூற்றின் பால் அவர்கள் திரும்புவதற்காகவே (அவ்வாறு செய்தோம்) (43. 26-28).

மேலும் தவ்வீதைக் குறிக்கும் அச்சொல், மறுத்தல், ஏற்றுக் கொள்ளல் போன்ற இரு கருத்துக்களை உள்ளடக்கியிருக்கின்றது. எனவே வாகிலாஹ் எனும் வசனம், போலியான அனைத்து கடவுள்களையும் நிராகரிப்பதுடன், தீவில்

வாறு எனும் வசனம், அல்லாஹ் மாத்திரம் தான் கடவுள் என்பதனை உறுதிப்படுத்துகின்றது. நாயன் எனும் போது, வணக்கத்துக்குரியவனும் மனிதர்களுக்கேற்படும் இன்பதுன்பங்களின் போது, உள்ளங்கள் தேடக்கூடியவனும் அவனே என்பதனை குறிக்கின்றது.

## **வாஜிலாஹ் தீவிலங்வாஹ் ,வின் நிபந்த்துவாகள்.**

லாஇலாஹ் இல்லல்லாஹ் என்ற வசனத்தை கூறக் கூடியவர், பின்வரும் ஏழு நிபந்த்தனைகளுக்கும் உட்பட்டி ருந்தால் தான், அவ்வசனம் அவனை நரக நெருப்பிலிருந்து பாதுகாக்கும்.

- சிறந்த முறையில் அது கூறும் இரு கருத்துக்களை யும் அறிந்து வைத்திருத்தல். அதனது கருத்தை விளங்காமலோ, அல்லது அது கூறும் ஏதுத்துவக் கொள்கைகளை விசுவாசங் கொள்ளாமலோ, அதனை கூறிக் கொண்டிருந்தால், அது அவனுக்கு எப்பிரயோஜனத்தையும் அளிக்க மாட்டாது.
- அது கூறும் கருத்துக்களிலே சந்தேகங் கொள்ளாமல், உறுதியுடனிருத்தல்.
- அது கூறும் கருத்தை, தூய்மையான முறையில் ஏற்றுக் கொள்ளல். அதாவது அவனுக்கும், அல்லாஹ்-வுக்குமிடையில் உதவியாளர்களை ஏற்படுத்தி, அவனுக்கு செய்ய வேண்டிய வணக்கங்களை அவனால் படைக்கப்பட்ட மனிதனுக்கும் செய்யாமலிருத்தல்.
- உண்மையான முறையில் ஏற்றுக் கொள்ளல். யாராவது அதனை நாவினால் மொழிந்து, உள்ளத்தால் இறைவனை நிராகரித்து, நந்திரியை களில் ஈடுபட்ட போதும், அது அவனுக்கு எப்பிரயோஜனத்தையும் அளிக்கமாட்டாது. மாற்ற மாக நரகின் அடித்தளத்துக்கே அவனை இட்டுச் செல்லும்.

- இவ்வசனத்தையும், அது கூறும் கருத்துக்களையும், மனப்பூர்வமாக ஏற்றுக்கொள்ளல்.
- அவ்வசனம் கூறும் கருத்துக்கேற்ப தனக்கு கடமையான சட்டதிட்டங்களை அல்லாஹ் வின் அருளை ஆதரவு வைத்தவனாக நடைமுறைப் படுத்தல்.
- அதனை முழுமனதுடன் ஏற்றுக் கொள்ளல்.

ஆனால் இன்று சிலர் அதனை மனதால் ஏற்றுக் கொண்ட போதிலும், அதன் பால் சிலர் அழைக்கும் போது, பெருமை, பிடிவாதம் காரணமாக அதனை ஏற்க மறுப்பதைக் காணுகின்றோம். மேலும் அவ்வசனத்தை கூறுவதன் மூலம் ஒருவனின் உயிரும், உடமையும் பாதுகாக்கப்படுகின்றதென்பதனை, அல்குர் ஆனும், நபி மொழியும் வழியறுத்துகின்றது. அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். யார் வாலீஸ் தீவ்வல்லாஹ் எனக்கூறி, அல்லாஹ் தவிர்ந்த கடவுள்களை நிராகரிக்கின் றாரோ, அவரது உயிரும், உடமையும் ஸ்திரிக்கப்படுவது ஏற்றாயாகி விடுகின்றது(முஸ்லிம், அறுமத்). மேலும் அல்லாஹ் கூறுகின்றான். தினை வைத்துக் கொண்டிருப்போதர், அவர்களை கண்ட விவைல்லாம் கொன்று விடுங்கள். இன்றும் அவர்களைப் பிழியுங்கள். அவர்களை முற்றுக்கையிடுங்கள். ஒவ்வொரு பதுங்குமிட்டு திலும் அவர்களைக் குறி வைத்து உட்காருங்கள். வின்ஸர் அவர்கள் (தங்கள் மாவங்களுக்கு) பச்சாதாஸ்பிட்டு, விலகி (விகவாசித் துற்) கொழுத்தையும் நிறைவேற்றி, ஈகாத்தையும் கொடுத்து வந்தால், அவர்கள் வழியில் அவர்களை விட்டு விடுங்கள் (9.5).

மேற்கூறப்பட்ட திருவசனத்தினடிப்படையில் அவர்கள் இணை கற்பிக்காமல், தொழுகை, ஸகாத் போன்ற நந்கிரி யைகளை அல்லாஹ் வகுக்கு மாத்திரமே செய்ய வேண்டுமெனவும், தவறும் பட்சத்தில் அவர்களை கொலை செய்ய மாறும் அல்லாஹ் பணித்திருக்கின்றான் என்பது தெளிவாகின்றது.

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். மஹிதர் கள் வனுக்கத்திற்குரியவன் அல்லாற்றவைத் தவிர வேறு நான் இல்லை என்று சாட்சி கூறி, என்னையும், நான் கொண்டு வந்தவை கதையும், விகுவாசம் கொள்கின்ற வரை, அவர்களுடன் போரிட மலைக்கர்ண்டுள்ளேன். அவ்வாறு அவர்கள் செய்து விட்டால், அவர்களுடைய உயிரையும் உடமையையும் என்னிடத்திலிருந்து பாதுகாத்துக் கொண்டார்கள். அவர்களது உன்மை நிலை பற்றிய விசாரணை அல்லாற்விடமே இருந்து கொண்டிருக்கின்றது (முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மஹிதர்கள் அல்லாற்கு வையும், அவனது தூதரான என்னையும், விகுவாசித்து, தொழுது, ஸ்காஷ் கொடுத்து வருங் வரை அவர்களுக்கெதிராக போர் செய்ய மலைக்கர்ண்டுள்ளேன். அவ்வாறு அவர்கள் செய்து விட்டால், அவர்கள், அவர்களது உயிரையும், உடமையையும் என்னிடத்திலிருந்து பாதுகாத்துக் கொண்டார்கள். அவர்களது உன்மை நிலை பற்றிய விசாரணை அல்லாற்விடமே இருந்து கொண்டிருக்கின்றது (ஏகாரி, முஸ்லிம்).

### **அல்லாற்வின் ரூதர் முஹம்மத், என்பதீன் பொருள்.**

அல்லாற்வின் தூதர் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்கள் என்பதனை ஏற்றுக் கொள்வதென்றால், அவர் ஏவியவை களை உண்மைப்படுத்தி, அதற்கு வழிப்பட்டு, அவர் விலக்கியவைகளை தவிர்ந்து அல்லாற்றவை மாத்திரம் வணங்க வேண்டும். எனவே ஒருவன் நபித்துவத்தை ஏற்று, அவர் ஏவியவைகளையும், தடுத்தவைகளையும், பொருட்படுத்தாது, தனது மனோ இச்சைக்கேற்ப வணக்கங்களில் ஈடுபட்டுவெந்தால், அவன் உண்மையாக நபித்துவத்தை ஏற்றுக் கொண்டவனாக கருதப்படமாட்டான். நபி (ஸல்) அவர்கள் பின் வருமாறு கூறுகின்றார்கள். யார் எனக்கு வழிப்படுகின்றானோ, அவன் அல்லாற்வுக்கு வழிப்பட்டவனாவான். யார் எனக்கு யாற்றும் செய்கின்றானோ. அவன் அல்லாற்வுக்கும் மாற்றம் செய்தவனா

வான் (துகாரி). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யார் எது மார்க்கஷ் கில் இல்லாத ஒன்றை, துதிகாக ஏற்படுத்துகின்றானோ, அது ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டாது (துகாரி, முஸ்லிம்).

மேலும் அல்லாஹ்வால் மாத்திரம் செய்ய முடியுமான விடயங்களில், அவன் அல்லாதவர்களிடம் அதை செய்ய வேண்டும் போது, உண்மையான முறையில் அவன் மேற் கூறப்பட்ட கலிமாவின் பொருளை நிலைநியுத்தவில்லை என்பதனுடன், அல்லாஹ்வை தாழ்வாகக் கருதி, அவனை மதிக்காதவனாகவும் ஆகவிடுகின்றான். எனவே தனக்கு தலைமைத்துவம் இருக்கின்றதென்றும், தன்னால் நன்மை, தீமை விளைவிக்க முடியும் என்றும் வாதிடும் சிலர், அல்லாஹ்வின் மீது இல்லாததை இட்டுக்கட்டி, அவனது தூத ருடன் போரிட்டு, வழிகேட்டில் சென்று கொண்டிருக்கின்றார்கள். ஆக இவர்கள் அல் குர்ஔனையும் அஸ்ஸூன்னா வையும் பின்பற்றி, அதனை சந்தூ எடுத்து நோக்கின், ஏகத் துவத்தைப் பின்பற்றும், சாதாரண பொது மகன் தெரிந்து வைத்திருக்கும் இணை கற்பித்தல், பித்அத் செய்தல் போன்றவகைள் இஸ்லாத்திற்கு முரணானவை என்பதை யுணர்வதுடன், தான் எவ்வளவு தூரம், இக்கலிமாவின் பொருளை விளங்கி வைத்திருக்கின்றேன் என்பதனையும் புரிந்து உண்மையின் பக்கம் திரும்பி விடுவார்கள்.

மேலும் தான் பித்அத், இணை போன்றவைகளை விட்டும் தூரமாகிய ஏகத் துவவாதியை தன்னை இனங்கண்டு கொண்டால், அதிலே தொடர்ந்து இருந்து கொள்ளவும், மேற்கூறப்பட்ட பித்அத்துக்களில் ஏதாவதொன்று தன்னுள் இருக்கக் கண்டால், அதனையிட்டு அல்லாஹ்விடம் பாவ மன்னிப்புக் கோரி, அவைகளையும், அவைகளில் ஈடுபட்டிருப்பவர்களையும் விட்டும் தூரமாகி இருந்து கொள்ள அல்லாஹ்விடம் பிரார்த்தனை செய்து கொள்ள வேண்டும்.

## தீஸ்லாத்தின் கடமைகளும், அதனை அழிக்கக் கூடிய அவைகளும்.

இஸ்லாம் என்றால், அல்லாஹ்-வுக்கு இணை வைக்காமல், அவனை ஒருமைப்படுத்தி, அவனது கட்டளைகளுக்கு அடிபணிந்து, அவனிடம் சரணடைவதனைக் குறிக்கும். இஸ்லாத்தின் ஐந்து கடமைகளும் ஒரு மனிதனிடத்தில் ஒன்றிணையும் போது தான், அவன் உண்மையான முஸ்லிமாக மாறுகின்றான். அக்கடமைகளில் ஒன்றை விட்டாலும் கூட, அவனது இஸ்லாம் தவிடு பொடியாகின்றது. இஸ்லாத்தின் கடமைகள் ஐந்து. அவையாவன:

- வணக்கத்துக்குரியவன் அல்லாஹ் எனவும், முஹம்மத் நபி (ஸல்) அவர்கள் அவனது தூதர் எனவும் சான்று பகர்தல்.
- தொழுகையை நிறை வேற்றுதல்.
- ஸக்காத் எனும் ஏழைவரி கொடுத்தல்.
- நோன்பு நோற்றல்.
- பாதையால் சக்தி பெற்றவர்கள், மக்கா சென்று ஹஜ் செய்தல்.

## தீஸ்லாத்தை அழிக்கும் விடயங்கள்.

இஸ்லாத்தை அழிக்கும் விடயங்கள் அதிகமாக இருந்த போதிலும் அவைகளில் சிலதைப் பார்ப்போம்.

- அல்லாஹ்-வுக்கு இணை கற்பித்தல். அதனை யிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக அல்லாஹ் தனக்கு கிடைவைக்கப்படுவதை யன்னிக்க (வே) யாட்டான். கிடைவத் தவிர (மற்ற) ஏதனையும், தான் நாட்டொருக்கு மன்னிப்பான் (4.48). மேலும் கூறுகின்றான். நிச்சயமாக எவர் அல்லாஹ்-வுக்கு கிடைவைக்கின்றாரோ, அவர் மீது திட்டமாக அல்லாஹ் கவனப்படியை கடுத்து விடுகின்

தான். மேலும் அவர் தங்குமிடம் நாகம்தான். இன்னும் தீத்தகைய அநியாயக்காரர்களுக்கு (மறுமையில்) உதவி செய்வோர் இருக்கமாட்டார்கள் (5.72).

- அல்லாஹ் அல்லாத ஜீன், கப்ரு. போன்ற வைக்கு அறுத்துப் பலியிடுவதும், தனக்கும் அல்லாஹ் வுக்குமிடையில் சிபாரிசு செய்யும் முகமாக சிலரை நியமித்து, அவர்களிடம் தனது தேவைகளை வேண்டுதல். அன்றைய அறியாமைக்கால மக்களும் உலகைப் படைத்து பரிபாளிப்பவன் அல்லாஹ் என்பதை ஏற்றுக் கொண்டு, ஹஜ், தானதர்மம் போன்ற நற்கிரியைகளில் ஈடுபட்டு வந்தார்கள். ஆனாலும் தமக்கும், அல்லாஹ் வுக்குமிடையில் யரிந்து பேசுவதற்காக மலக்குகளையும், நல்லடியார்களையும், ஈஸா (அலை), மர்யம் (அலை) போன்றவர்களையும் எடுத்து அல்லாஹ் வுக்கு இணை கற்பித்ததால், அவர்கள் தவ்வீதை ஏற்றுக் கொண்டவர்களாக கணிக்கப்பட வில்லை. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். தூயமார்க்கம் (வழிபாடு) அல்லாஹ் வுக்கே உரித்தானது. என்பதை ஈறிந்து கொள்வீராக! இன்னும் அவனையன்றி (மற்றவர்களைப்) பாதுகாவலர்களாக எடுத்துக் கொண்டிருக்கின் றார்களே, அத்தகையவர்கள், எங்களை அவர்கள் விருக்கத்தால் சமீயாக்கி வைப்பார்கள் என்பதற்காக வேயன்றி அவர்களை நாங்கள் வனங்க வில்லை. (என்று கூறுகின்றனர்) எதில் அவர்கள் வேறுபட்டுக் கொண்டிருக்கின் றார்களோ, அதுபற்றி நிச்சயமாக அல்லாஹ் (மறுமையில்) அவர்களுக்கிடையில் தீர்ப்பளிப்பான். நிச்சயமாக அல்லாஹ் எவன் (உன்மையை) மிக்க மறுக்கிறவனாக, வொய்

**றவாக, வொய்யனாக இருக்கின்றானோ, அவனை நேர்வழியில் செலுத்த மாட்டான் (39. 3).**

- இணை வைத்தவர்களை காபிரென்று கூறாதி ருத்தல். அல்லது அவர்கள் காபிர்கள் என்பதில் சந்தேகித்தல். அல்லது அவர்களது வழி பாட்டு முறைகளை சரியெனக் காணல்.
- நபி (ஸல்) அவர்களின் நேர்வழியையும் சட்டத்தையும் விட, மற்றவர்களின் நேர்வழியும், சட்டமும் தான், பூரணமானது சிறந்ததெனக் கருதி, அல்குர்ஆன் நபி வழிகாட்டவுக்கெதிராக ஏனைய சட்டக் கோவைகளை மேம்படுத்தல். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறு கின்றான். மேலும் ஏவர் அல்லாஹ் தீர்க்கி வைத் தந்தக் கொண்டு தீர்ப்பளிக்க வில்லையோ, அத்தகை யோர்தாம் நிராகரிப்பவர்களாவர் (5. 44). மேலும் கூறுகின்றான். அறியாமை காலத்துத் தீர்ப்பையா அவர்கள் விரும்புகின்றனர்?, உறுதியாக நம்பிக்கை கொண்ட சுருக்கதார்க்குத் தீர்ப்பளிப்பதில் அல்லாஹ் வை விடவும் மிக்க அழகானவன் யார்? (5. 50). மேலும் கூறுகின்றான். ஆனால் உமதியிடச்கள் மீது சத்தியமாக, அவர்கள் தங்களுக்குள் ஏற்பட்ட சச்சு ரவில் உம்மை நீதிபதியாக ஆக்கி, நீர் செய்யும் தீர்ப்பைத் தங்கள் மனங்களில் ஏத்தகைய அதிருப்பியையும் கொள்ளாமல், முற்றிலும் ஏற்றுக் கொள்ளாத வரை யில் அவர்கள் விசுவாசிகளாக ஆக மாட்டார்கள் (4. 65). மேலும் இஸ்லாத்தின் சட்ட திட்டங்கள் சிறந்ததென ஏற்றுக் கொண்ட போதிலும், அல்குர்ஆன் அல்லாததைக் கொண்டு ஒருவன் தீர்பு வழங்குவானேயானால், அவனும் காபிராகி விடுகின்றான்.

- நபி (ஸல்) அவர்களையோ, அவர்கள் கொண்டு வந்ததில் சிலதையோ பொய்ப்பித்தல்.
- நபி (ஸல்) அவர்களின் மார்க்கத்தில் சிலதை பரிகசித்தல். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அல்லாஹ் வையும் அவனது வசனங்களையும், அவனது தூதரையுமா பரிகசித்துக் கொண்டிருந்தீர்கள்?. நீங்கள் செய்யும் (பரிகாசத் திற்கு வீண்) புதும் கூற வேண்டாம். உங்களின் விகாசத்திற்குப் பின்னர், திட்டமாக (அதனை) நீங்கள் நிராகரித்தே விட்டீர்கள். என்று (நபியே) நீர் கேட்ரீராக (9. 65–66).
- குனியம் செய்பவன், அல்லது அதனை ஏற்றுக் கொள்பவன் காபிராவான். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். கீன்றும் கூலை மான் (குனியம் செய்து அல்லாஹ் வை) நிராகரித்துக் கொண்டிருந்தார். அவர்கள் குனியத்தையும், பாபி லோ (என் நகரி) கில் ஓராகுத் மாருத் என்றும், கிருமலக் குதஞ்சுக்கு கிறக்கப்பட்டிருந்த (தாகக் கூறி வல) வற்றையும் மஹிதர்களுக்குக் கற்றுக் கொடுத்து வந்தார்கள். மேலும் அவ்விருவரும் நாங்கள் சோதனையாக சிருக்கின்றோம். ஆதலால் (கிறகுக்கற்று) நீ காபிராகிலிட வேண்டாம் (என்று கூறினார்கள்) (2. 102). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். குனியக்காரருக்குரிய தண்டனை அவனை வாளால் வெட்டுவதாகும் (திரிமிதி). மேலும் புஜாலத்துப்புனு உப்தலும் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். உமர் (ரவி) அவர்கள், குனியம் செய்யும் குன், வென் சிருபாலாறையும் கொலை செய்யும் ஸி எங்களுக்கு

கழுதம் எழுதினார்கள். அதனால்படியில் நாம் முன்று சூனியக்காரர்களை கொடுவதே செய்தோம் (புகாரி).

- முஸ்லிம்களை எதிர்த்து, இணை கற்பிப் போருக்கு உதவியாய் இருத்தல். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். உங்களில் எவ்வேறும், அவர்களை (த் தனக்கு)ப் பாது காவ வராக்கிக் கொண்டால், அப்போது நிச்சயமாக அவரும் அவர்களில் உள்ளவர்தாம். நிச்சயமாக அவரும் (இந்த) அநியாயக்கார சம்ரத்தாருக்கு நேர்வழி காட்ட மாட்டான் (5. 51).
- ஹிழ்ரு (அலை) அவர்கள், மூஸா (அலை) அவர்களின் மார்க்கத்தை விட்டு வெளியேறி யது போன்று, தமக்கும் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களின் மார்க்கத்தை விட்டு வெளியேற லாம் எனக் கருதுதல்.
- அல்லாஹ் வின் மார்க்கத்தை புறக்கணித்தல். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் தன்றுதைய இரட்சக்களின் வசனங்களைக் கொண்டு நினைவுபடுத்தப்பட்டு, அதன் வின் வர், அவைகளைப் புறக்கணித்து விடுகிறவனை விடமிக அநியாயக்காரன் யார்?, நிச்சயமாக நாம் (கீத்தகைய) குற்றவானிகளை (அவர்களின் முந்திய பாவத்திற்காக) தன்முக்கக் கூடியவர்களாவோம் (32. 22). மேலும் கூறுகின்றான். மேலும் எவர் என்றுதைய நல்லுபடேசத்தைப் புறக்கணிக்கின்றாரோ, நிச்சயமாக அவருக்கு எந்துக்கூடியான வாழ்க்கையே கிருக்கிறது. மேலும் மறுதை நானில் நாம் அவைகளைக் குந்தளாகவே எழுப்பவோம் (20. 124).

எனவே முஸ்லிமானவன் தனது இஸ்லாத்தை கூறு போடக் கூடியவைகளை விட்டு விட்டு, குர்ஆன் சுன் னாவைப் பற்றிப் பிடித்துக்கொள்ள முயற்சி செய்ய வேண்டும். ஏனெனில் அவ்விரண்டையும் பின்பற்றுவதில் தான் வெற்றியே இருக்கின்றது. பித்துத் எனும் போது குர்ஆனிலோ, சுன்னாவிலோ, இஜ்மாவிலோ இல்லாத ஒரு செயலை செய்வதாகும். எனவே யார் நபி (ஸல்) அவர்களும், அவர்களது தோழர்களும் பின்பற்றி வந்த மார்க்கத்தை அறிந்து, பின்பற்றுவதற்கு முயற்சித்து, அதன் மூலம் அல்லாஹ் வின் பொருத்தத்தையும் எதிர் பார்க்கின்றனரோ, அல்லாஹ் அவர்களுக்கு நேர்வழி யைக் காட்டுகின்றான்.

அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் யார் நம்முடைய வழியில் (செல்ல) முயற்சிக் கின்றார்களோ, நிச்சயமாக நாம் அவர்களை நம்முடைய (நூரான) வழியில் செலுத்துவோம். மேலும் நிச்சயமாக அல்லாஹ் நன்மை செய்வோர்களுடனேயே இருக்கின்றான் (29. 69). மேலும் கூறுகின்றான். மேலும் (தவ்யா செய்து) அவன் பால் திரும்பி வந்துவர நேர்வழியில் செலுத்துகிறான் (13. 27). மேலும் கூறுகின்றான். எவர் அல்லாஹ்வை விகவாசிக்கின் றாரோ, அவருடைய தீயத்திற்கு (அல்லாஹ்வினால் ஏற்படுத் தாட்டதை வாருந்திக் கொண்டு, வாறுமையுடனிருக்க) அவன் வழிகாட்டுகிறான் (64. 11).

மேற்கூறப்பட்டவைக்கு மாற்றமாக குர்ஆனையும், சுன்னாவையும் புறக்கணித்து, அதற்கு மாற்றமானவை களைப் பின்பற்றி வாழ்கின்றார்களே, அவர்களைப் பற்றி பின்வரும் வசனம் இவ்வாறு கூறுகின்றது. அல்லாஹ் தீர்க்கி வைத்த (வேதத்)தின் பாலும், (அவறுடைய) தீத் துறையில் பாலும் வாருங்கள் என அவர்களுக்குக் கூடப்பட்டால், எங்களுடைய முதாதையர்களை எதன் மீதிருக்க நாம் கண்டோமோ, அதுவே (நாங்கள் இன்பற்ற) எங்களுக்குப்

போதும் எனக் கூறுகின்றனர். அவர்களுடைய முதாதையர்கள் யாதொன்றையும் அறியாதவர்களாகவும், நேரான வழியில் தீல் வாதவர்களாகவும் கிருந்தாலுமா? , அவர்கள் தங்கள் முதாதையர்களைப் பின்பற்றுவார்கள்? (5. 104).

மேலும் இன்று சிலர், பித்துக்களை தாழும் செய்து வழி கெட்டது போதாமல், மற்றவர்களுக்கும் அதனை தவறான அறிவிப்புக்கள் மூலமும், பிழையான கருத்துக்கள் மூலமும் அழகுறக்காட்டி, அவர்களையும் வழிகெடுக்கின்றார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின் வருமாறு கூறுகின்றான். எவர்களுடைய தீதயங்களில் சறு ருதல் கிருக்கின்றதோ, அத்தகையோர் அதில் குழப்பத்தை உண்பேன் என்க கருதி, அதில் ஸல யொருள்கள் கொண்டவை கவனமே தேவூபின்பற்றுவார்கள் (2. 7). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். உங்களை நான் சிறந்த வெளி வான மார்க்கத்தில் விட்டுச் செல்கின்றேன். அதனால் இரவோ, நகவைப் போன்றதாகும். நாசமாகியிருக்கக் கூடியவைத் தவிர வேறு எவ்வும் அதை விட்டு, வழி தவறிச் செல்ல மாட்டார்கள் (கிராபுல்கள்னா). மேலும் கூறுகின்றார்கள். எனது வழி முறையையும், குல்யாட்டர் ராசிதீன்களது வழி முறைகளை ஏதும் பின்பற்றி, கடை வாய்ப்பலினால் பற்றியிருக்கிறதுக் கொள்ளுங்கள். ஏனெனில் புதிதாக உருவாக்கப்பட்டவைகள் அனைத்தும் பித்துக்களுக்களாகும். பித்துக்களுக்கள் அனைத்தும் வழிகெடுக்களாகும் என்பதை உங்களுக்கு எச்சரிக்கை செய்கின்றேன் (அப்தாவத், திரியிதி). மேலும் கூறுகின்றார்கள். இம்மார்க்கத்தில் கீல்லாத ஒன்றை, யாராவது புதிதாக ஏற்படுத்தினால், அது ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டாது (புகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மது கட்டளை கீல்லாத ஒரு விடப்பதை யாராவது செய்தால், அது ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டாது (முஸ்லிம்).

எனவே வெற்றி பெற்ற கூட்டமான, அஹ்லுஸ் ஸன்னா வல் ஜமா அத்தினர், குர்ஔனில் சட்டம் சொல் லப்பட்ட வசனங்களைக் கொண்டு நடை முறைப்படுத் துவார்கள். பல பொருள்கள் கொண்ட வசனங்களுக்கு கருத்துத் திரிக்காமல், அதனை அவ்வாறே விசுவாசம் கொள்வார்கள். வெளிப்படையாக சட்டம் சொல்லப்பட்ட வசனங்களில், நேர்வழியிருப்பதாகவும் அதிலே அல்லா வின் அருள் இருப்பதாகவும் விசுவாசிப்பார்கள்.

மேலும் அல்லாஹ்வுக்குச் செய்யப்பட வேண்டிய வணக்கங்களான, அறுத்துப்பலியிடல், நேர்ச்சை வைத் தல், பிரார்த்தித்தல், அபயம் தேடுதல், சிபாரிசு செய்ய வேண்டுதல் போன்ற வணக்கங்களை கப்றில் அடக்கப்பட்டிருப்பவர்களுக்கு செய்வதற்கோ, அல்லது அவர்களது கப்றை வலம் வருதல், தொட்டு முத்த மிடல், அல்லாஹ்வுக்கும் இவர்களுக்குமிடையில், அவர்களை உதவியாளராக எடுத்துக் கொள்ளல் போன்ற வைகளுக்கோ குர்ஔனிலும் ஸன்னாவிலும் எவ்வித ஆதாரமும் இல்லை. ஆனால் மேற்கூறப்பட்ட வணக்கங்கள் அனைத்தும் அல்லாஹ்வுக்கு மாத்திரம் தான் செய்யப்பட வேண்டும் என்பதற்கும், அவனுக்குச் செய்யாமல், அவனால் படைக்கப்பட்டவைகளுக்கு செய்வது இணை என்பதற்கும் நாம் மேற்கூறிய ஆதாரத்துடன், இன்னும் எத்தனையோ ஆதாரங்கள் இருந்து கொண்டிருக்கின்றன.

நாம் அல்லாஹ்வுக்கு செய்ய வேண்டிய வணக்கங்களில் எதனையும், நபிமார்களுக்கோ, வலிமார்க னுக்கோ செய்வதை, அவர்களே பொருந்திக் கொள்ள மாட்டார்கள். நானை மறுமையில் அல்லாஹ் விசாரணைக்காக தனது படைப்பினங்களை ஒன்று திரட்டும் போது, நம்மை விட்டும் அவர்கள் நிரபராதியாகி விடுவார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அவர்களையும், அல்லாஹ்வையும் தி அவர்கள் வாயங்கிக் கொண்டிருந்து(அல்லாஹ் அல்லாத)வர்களையும்.

அவன் (விசாரணைக்காக) என்று திடுட்டும் (மறுமை) நானில், என்னுடைய இந்த அழியார்களை, நீங்கள் தாம் வழிகெடுத்தீர்களா? , அல்லது அவர்கள் தாமாகவே வழிகெட்டு விட்டனரா? என்று (அல்லாற்று) கேட்பான். அ(தற்க)வர்கள், நீ மிகப்பறி சுத்தமானவை. உன்னையன்றி (மற்றைத்தனவும்) நாங்கள் எங்களுக்கு ராதுகாவலர்களாக எடுத்துக் கொள்வது எங்களுக்கு அவசியமன்று, எனினும் நீதான் அவர்களனவும், அவர்களின் முதாதையறையும். (இன்னை) நினைவு கூட்டுத்தை அவர்கள் மறந்து விடும் வரை சுகமறைவிக்கச் செய்தான். மேலும் அவர்கள் அழிந்து போகும் கூட்டுத்தீவிராகி விட்டார்கள் என்று கூறுவார் (25. 17–18).

மேலும் கூறுகின்றான். அன்றியும் அல்லாற்றும் (மறுமை நானில்) ஈசாவிடம்), மர்யாதைய மகன் ஈசாவே! அல்லாற்று வைத் தவிர என்னையும், என்னுடைய தாழையும், இரண்டு வனைக்கத்திற்குரியவர்களாக எடுத்துக் கொள்ளுங்கள் என்று மலிடர்களுக்கு நீர் கூறிக்கொ? என்று கேட்பான். (அதற்கு) நீ மிகப்பறிகுத்தமானவை. எனக்கு ஒரு சிறிதும் உரிமை கீல்லாததை நான் (ஒரு போதும்) கூறுவதற்கு எனக்குத் தகுதி யில்லை. அவ்வாறு நான் கூறியிருந்தால், நிச்சயமாக நீ அறிந்திருப்பாய். என் உள்ளத்தில் உள்ளதை நீ நன்கறிவாய். உன் உள்ளத்திலுள்ளதை நான் அறிய மார்ட்டேன். நிச்சயமாக நீதான் மதறவாவவற்றை மிக்க அறிந்தவன் என்று கூறுவார். என்னுடைய இருச்சகமும் உங்களுடைய இருச்சகமுமான அல்லாற்றை வனைங்குங்கள் (என்று மக்களுக்கு நான் கூற வேண்டும்) என்று, நீ ஏதை எனக்குக் கட்டுத்தனவிட்டாயோ, அதைத் தவிர (வேறு) ஏதையும் நான் அவர்களுக்குக் கூறவில்லை. நான் அவர்களுடன் (இலகில்) இருந்த வரையில், அவர்களின் செய்தைத் தெரிந்து கொண்டிருந்தேன். பின்னர் நீ என்னைக் கைப்பற்றிய பொழுது, நீதான் அவர்களைக் கண்

காலிர்பவனாக இருந்தாம். நீயே ஒவ்வொரு வாருளின் மீதும் சாட்சியானன் (என்றும் கூறுவார்) (5. 116–117).

மேலும் கூறுகின்றான். (மலக்குக்களை வணங்கி வந்த) அவர்கள் அதைவரையும், அவன் (அல்லாஹ்) ஒன்று திருட்டும் நானை (நிதிவை கூறுங்கள். மின்னர் மலக்குகளிடம் தீவர் கள்தானா?) உங்களை வணங்கிக் கொண்டிருந்தவர்கள் என்று அவன் கேட்டான். அத(ற்க)வர்கள் (எங்கள் இரட்சகளே) நீ மிகர்பிரித்தமாவன். அவர்களை நின் தான் எங்கள் பாது காலவன். எனினும் அவர்கள் ஜின்களை வணங்கிக் கொண்டிருந்தார். அவர்களில் பெரும்பாலோர் அவர்களை (அந்த ஜின் களை) விஶவாசித்துமிகுந்தவர்கள் என்று கூறுவார்கள். எவ்வோ இந்நாளில் உங்களில் சிலர் (மற்ற) சிலருக்கு நன் கையோ, தீழையோ செய்யாப்பார்கள். (இம்முயில்) அநியாயம் செய்தார்களே, அவர்களுக்கு நீங்கள் ஏதைப் பொய்யாகக் கிக் கொண்டிருந்தீர்களோ, அத்தகைய (நரக) வெறுப்பின் வேதகவுதயச் சுதாவத்தும் பாருங்கள் என்றும் நாம் கூற வோம். கிள்ளும் வதவிவான நம்முடைய வசனங்கள் அவர்களுக்கு ஒதிக் காண்மிக்கப்பட்டால், உங்கள் பூதாதையர் வணங்கிக் கொண்டிருந்தவைகளை விட்டும், உங்களை கடுக்கு விட நாடுகிள்ற ஒரு மனிதரேயன்றி, தீவர் (வேறு) தீவில்லை என்று அவர்கள் கூறுகின்றனர். மேலும் அவர்கள், (அவர் கூறுகிற) கிது, கிட்டுக்கட்டப்பட்ட பொய்யேயன்றி வேறில்லை என்றும் கூறுகின்றனர். மேலும் (திருக்குர்த்துஞாகிய இந்த) உண்மை அவர்களிடம் வந்த சயாத்தில், கிது பகிரங்கமான குலியமேயன்றி (வேறு) தீவில்லை என்று நிராகரிப்போர்கள் ருகின்றனர் (34. 40–43).

## தீவிரத் ரூதர்களின் பணி.

அல்லாஹ் தனது வழிமுறையை மனிதர்களுக்கு சமர்ப்பிப்பதின் மூலம் அவர்கள் நானை மறுமையில் தனக்கெதி

ராக வாதிட முடியாதவாறு, அல்லாஹ் வின் ஏவல்களை எடுத்து நடப்பவர்களுக்கு சுவனத்தைக் கொண்டு நன் மாராயம் கூறவும், அவனுக்கு மாறு செய்து நடப்பவர்களுக்கு நரகைக் கொண்டு எச்சரிக்கை செய்யவும், மனிதர்களில் சிலரை தேர்ந்தெடுத்து, அவர்களை அவனது தூதர்களாக அனுப்பி வைத்தான். அவ்வாறு வந்த தூதர்கள், மக்கள் செய்து கொண்டிருந்த இணையைத் தடுத்து, வணக்கங்கள் அனைத்தும் அல்லாஹ் வுக்கு மாத்திரமே செய்யப்பட வேண்டும் எனக் கூறி, நல்லவைகளை ஏவியும், தீயவைகளை தடுத்தும், அல்லாஹ் வின் கட்டளைகளுக்கு அடிபணிந்து நடக்குமாறு மக்களை அழைத்தார்கள்.

இறுதியாக இச்சமுதாயத்துக்கு வந்த இறுதி நபி முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களும் அவ்வாறே அப்பணியை செய்து முடித்தார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (எனவே) நீர் கூறுவீராக! எங்கு வழி அறிவிக்கப்படுவைத்தலாம், உங்களுடைய (வனக்கத்திற்குரிய) நாயன் ஒரே நாயன் என்று தான். ஆகவே நீங்கள் (அவனுக்கு) முற்றிலும் வழிப்பட்டு (முஸ்லிம்களாக) நடர்பீர்களா? (21. 108). மேலும் கூறுகின்றான். (நவீன்) நீர் கூறுவீராக! அல்லாஹ் நாடியதைத் தவிய, எங்கே எவ்விட நன்மை(யைச் செய்வதற்கும், தீமை(யைத் தடுத்துக் கொன்வதற்கும், நான் சக்தி பெற்றான்). மறைவானவற்றை நான் அறிந்தவனாக இருந்திருந்தால், நன்மைகளையே அதிகமாகத் தேடிக் கொண்டிருப்பேன். தீமை என்னைத் தோப்பிடிருக்காது. நான் அச்சுற்றி எச்சரிக்கை செய்வதற்கும், விகிவாங் கொண்ட சமுதாயத்தினருக்கு நன்மாராயங் கூறுவது ஸெயன் ரி வேறில்லை (7. 188). மேலும் கூறுகின்றான். (நவீன்) நீர் கூறுவீராக! நிச்சயமாக நான் உங்களைப் போன்ற ஒரு மனி தன் தான், நிச்சயமாக உங்களுடைய (வனக்கத்திற்குரிய) நாயன், ஒரே நாயன் தான் என்று எங்கு வழீ மூலம் அறி விக்கப்படுகிறது. ஆகவே வெர் தவ் கிரட்சக்களை சந்திக்க ஆதாவு

தைக்கிறாரோ, அவர் நற்கருமங்களைச் செய்யவும், தன் இரட்சக விள் வனுக்கத்தில் அவர் வைரூபம் கிடையாக்க வேண் டாம் (18, 110).

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். கிறிஸ் கவர்கள் மர்யாதீய மகன் ஈசாவை உயர்த்தியது போன்று, நீஞ் கள் என்கை உயர்த்திவிடாதீர்கள். என்கை நீஞ்கள் அல்லாற் விள் அழியையள்ளும், அவனது தூதர் என்றுமே கூறுங்கள் (புகாரி.முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். என்கைக் கொண்டு அயைம் தேடாதீர்கள். அல்லாற் வைக் கொண்டே அயைம் தேடுங் கள் (தப்ரானி). மேலும் கூறுகின்றார்கள். நீ ஒரு விடுயத்தைக் கேட்டால், அல்லாற் விடுமீடும் கேட்டுக் கொள். நீ உதவி கோரினா யும், அல்லாற் விடுமே உதவி கோரிக்கொள் (திரிமிதி).

மேலும் கூறுகின்றார்கள். இதைவா! எனது கப்பறவனுங்கும் ஓர் விக்ரமாக ஈக்கிவிடாதே எனக் கூறிவிட்டு, நியிமார்களின் கர்றுகளை தமது வனுக்கல்லங்களாக அமைத்துக் கொண்டவர் கள் மீது அல்லாற்வின் கோபம் கடுமையாகி விட்டது (முவத்தஃ.). மேலும் கூறுகின்றார்கள். நியிமார்களின் கர்றுகளை வனுக்கல் கலங்களாக எடுத்துக் கொண்ட யூத, கிரிஸ்தவர்கள் மீது அல்லாற் விள் சாபம் உண்டாவதாக (புகாரி.முஸ்லிம்). எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் தனது அடியாரும், தூதருமான முஹம்மத் (ஸல்) அவர்கள் மீது சாந்தியும் கருணையும் பொழி வானாக!

### ஏநிர்ப்புப் பூஜியடித்துவம்.

சில வழிகேடர்கள் செய்து வரும் பித்அத்துக்கள் சம் பந்தப்பட்ட சில கேள்விகளுக்குரிய பதில்களை இங்கே நாம் முன்வைக்க ஆசைப்படுகின்றோம். இவைகளுக்கு இப்பு தைமிய்யா அவர்கள் பொதுவானதோர் பதிலை கூறி யிருக்கின்றார்கள். அதாவது அல்லாஹ் கூறுகின்றான். அவன் ஏற்றுக்கொண்டு என்றால், கிவ்வேதத்தை, அவன் உம்மீது

இறக்கி வைத்தான். இதில் வெளிவான குழுத்துக்களுடைய வசனங்களும் கிருக்கின்றன. அவைதான் இவ்வேதத்தின் அடிப்படையாகும். மற்றவை உல பொருள்களைக் கொண்டவையாகும். ஆகவே எவ்வகையை கிருக்கின்றதோ, அத்தகையோர் அதில் குழப்பத்தை உண்டு உண்ணக்கருதி அதில் உல பொருள்கள் கொண்டவைகளையே தேழப்பின்பற்றவார்கள் (3.7). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். யாராவது உல பொருள்கள் கொண்ட வசனங்களை இன்பற்றுகிறவர்களை பற்றுக் கொண்டால், அவர்களைப்பற்றித் தான், அவ்வாறு குறிப்பிட்டுக் கூறியிருக்கின்றான். எவ்வே அவர்களைப் பயந்து கொள்ளுங்கள் (ஷதீஸ்).

அதற்குதாரணமாக: அல்லாஹுவுக்கு இணை கற்பிக்கும் சிலர், (விகவாசிகனே!) அறிந்து கொள்ளுங்கள். நிச்சயமாக அவ்வாறுவின் நேசர்கள், அவர்களுக்கு யாதொரு பயமும் இல்லை. அவர்கள் கவலையும் அடையாட்டார்கள் (10.62). எனும் இறை வசனத்தை ஆதாரமாகக் கொண்டு, நபிமார்களுக்கு, அல்லாஹுவின் நல்லடியார்களுக்கு அல்லாஹுவிடத்தில் கண்ணியம் இருக்கின்றது. எனவே அவர்களிடம் சிபாரிசு செய்யுமாறு வேண்டலாம் எனக் கூறுகின்றனர்.

அவர்களுக்கு விடையாக நாம் கூறுவது யாதெனில். அன்றைய மக்காவாசிகளை அல்லாஹு காபிர் என்று கூறி யதற்குரிய முக்கிய காரணமே, அவர்கள் மலக்குகள், நபிமார்கள் போன்றோரை அல்லாஹுவுடன் இணைத்து, உதவியாளர்களாக எடுத்துக் கொண்டார்கள் என்பதனாலாகும். அதனை பின்வரும் திருவசனத்தின் மூலம் அறிந்து கொள்ள முடிகின்றது. அல்லாஹு கூறுகின்றான். இவர்கள் அவ்வாறுவிடத்தில், எங்களுக்கு பின்துறையாளர்கள் என்றும் அவர்கள் கூறுகின்றனர் (10.18). ஆக இதனால் தான், இஸ்லாம் அவர்களை முஷ்ரிகீன்கள் எனக்கூறி சட்டம் வகுத்தது. இதில் மார்க்க அறிஞர்களுக்கு மத்தியில் எவ்வித கருத்து வேறுபாடும் கிடையாது.

அவைகளை விரிவாகக் கூறுவதென்றால். பின்வருமாறு கூறலாம்.

- அல்லாஹ் தான், இவ்வுலகில் படைப்புகளைப் படைத்து, உணவளித்து, இன்பம், துண்பம், போன்றவைகளை நிர்ணயிக்கின்றான் என்பதனையும், நாம் வணங்கும் சிலைகள், அவைகளை செய்ய சக்தியற்றது என்பதனையும் ஏற்றுக் கொள்கின்றோம். என்றாலும் அல்லாஹ் கூறுகின் றான். எங்களை அவர்கள் எந்தாக்கத்தால் அல்லாஹ் வகுகு சமீபமாக்கி வைப்பார்கள் என்பதற்காகவேயுன்றி அவர்களை நாங்கள் வணங்கவில்லை(39. 3). மேலும் கூறுகின்றான். இவர்கள் அல்லாஹ் விடத்தில் எங்க ஞகுக்கு மறந்துவரயானர்கள் என்றும், அவர்கள் கூறுகின்றனர்(10. 18). எனவே மேற்கூறப்பட்ட திருவசனங்களுக்கேற்ப அல்லாஹ் விடத்தில் அவர்களுக்கு கண்ணியம் இருக்கின்றதென்பது தெளிவாகின்றது. ஆதலால் தான், எம்மை அவர்கள் அல்லாஹ் விடம் சமீபமாக்கி வைப்பார்கள் எனும் நோக்கில், நாம் அல்லாஹ் வுடன் இணைத்து அவர்களையும் வணங்கினோம் எனக் கூறிய கூட டத்தினருக்கெதிராகத் தான், நபி (ஸல) அவர்கள் போர் தொடுத்தார்கள்.
- இறை நிராகரிப்பாளர்களில் சிலர் நல்லடியார்களையும், விக்ரகங்களையும், வணங்கி வழிப்படுகின்றார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். எவர்களை (இனை வைத்துக் கொண்டிருப்போரான) அவர்கள் அழைக்கிறார்களோ, அத்தகையோர், தங்கள் கிரட்சகளின் பால் (நற்செயல் கள் செய்வது கொண்டு) அவர்களில் யார் யிக்க எந்தாக்கமானர்கள் என்று எந்தாக்கத்தைத் தேடுகிறார்கள்(17.57). மேலும் சுசா நபியையும், அவரது

தாயாரையும் வணங்குபவர்களும் இருக்கின்றனர். அதனைப்பற்றி அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின் நான். மர்யமுதைய மகள் மஸீஹ் ஒடு தூதரேயன்றி அல்லாஹ்வோ, அல்லாஹ்வதைய குமாரரோ) இல்லை. தீவருக்கு முன்னரும் (தீவரைப் போல்) தூதர்கள் உலர் (வந்து) சென்று விட்டனர். அவருடைய தாழும் அல்லாஹ் அல்ல. அவர்யிக்க) உன்மையானவர். தீவ் விருவஞும் (மற்ற மனிதர்களைப் போல) உனவு உட்காண்டே (வாழ்ந்து) வந்தனர். ஆகவே தீவ்விருவஞும் எவ்வாறு வனக்கத்திற்குரியவர்களாக ஆவார்கள்? (இதனை) உல அத்தாட்சிகளைக் கொண்டு அவர்களுக்கு நாம் எவ்வாறு ஏதாவத்தினோம் என்பதை. (நானியே) நீர் கவனிப்பிராக! மின்னர் (உன்மையிலிருந்து) அவர்கள் எவ்வாறு திரச திருப்பபடுகிறார்கள் என்பதையும் நீர் கவனிப்பிராக! (5.75). மேலும் கூறுகின்றான். (மலக்குத்தன வனங்கி எந்த) அவர்கள் அதனைத்தையும், அவன் (அல்லாஹ் ஒன்று திருப்பும் நானை (நினைவு கூறுங்கள்) மின்னர் மலக்குத்தனிடம். தீவர்கள் தானா உங்களை வனங்கிக் கொண்டிருந்தவர்கள்? என்று அவன் கேட்பான். அதற்க) வர்கள் (எங்கள் கிருட்சகளே!) நீ மிகப்பிரசுக்த மானவன். அவர்களன்றி நீதான் எங்கள் பாதுகாவலன் என்று கூறுவார்கள் (34.40-41). எனவே மேற்கூறப்பட்டவை மூலம் நல்லடியார்கள், விக்ரகங்கள் போன்றவற்றை வணங்கி வந்தவர்களை அல்லாஹ் காபிர் என்று கூறியதுடன், நபி (ஸல்) அவர்களும், அவர்களுக்கெதிராக போர் தொடுத் திருக்கின்றார்கள் என்பது தெளிவாகின்றது.

- அடியார்களாகிய நாம் நமது வனக்கங்கள் அனைத்தையும் தூய்மையான முறையில், அல்

லாஹ்வுக்கே செய்ய வேண்டும். மாற்றமாக அல் லாஹ் அல்லாதவருக்கு அறுத்துப் பலியிட்டு, அவர்களிடம் பிரார்த்தித்து, அல்லாஹ்வால் மாத் திரமே நிறைவேற்றி வைக்கக் கூடிய விடயங்களை அவர்களிடம் ஒப்பித்துக் கொண்டிருந்தோமேயானால், அல்லாஹ்வுக்கு இணை கற்பித்து, அவன் அல்லாதவனை வணங்கியவனாக ஆகிவிடுகின்றோம். எனவே உன்னிடத்தில் அவர்களுக்குரிய கண்ணியத்தின் பொருட்டு தான், அவர்களை உதவிக்காக எடுத்து கொண்டோமென மறுமையில் அல்லாஹ்விடம் காரணம் கூறிய போதிலும், ஏற்றுக் கொள்ளப்பட மாட்டாது. ஏனெனில் அன்றைய அறியாமைக் கால மக்கள் கூட மேற்கூறப்பட்ட வணக்கங்களை, நாம் நல்லடியார்களுக்கும், சிலைகளுக்கும் செய்வது, அவர்களது உதவியை பெற்றுக் கொள்ளத்தான் எனக் கூறிக்கொண்டிருந்தனர் அவ்வாறு கூறியும் கூட அவர்கள் தண்டிக்கப்பட்டார்கள்.

- நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு மறுமையில் சிபாரிசு செய்யக் கூடிய உரிமை இருக்கின்றது என்பது உண்மை. என்றாலும் அவ்வுரிமையை அல்லாஹ் விடம், கேட்டுத் தான் பெற்றுக் கொள்வதுடன், அவனிடம் மாத்திரம் தான் சிபாரிசு செய்ய வேண்டும் என்பதனையும் தெளிவுபடுத்தியிருக்கின்றான். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். **நமியே! நீர் காறுவீராக!** பின்து ரைகள் யாவும் அல்லாஹ்வுக்கே **உரியதாகும்** (39. 44). மேலும் அவ்வாறு சிபாரிசு செய்வதற்கு அல்லாஹ்வடைய அனுமதி இருக்க வேண்டும் என்ற நிபந்தனையையும் தெளிவுபடுத்தியிருக்கின்றான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். (**நமியே**) **நீர் காறுவீராக!**

அல்லாற்றவையன்றி நீங்கள் கடவுள்களாகத் தவறாக) என்னிக் கொண்டார்களே, அவர்களை நீங்கள் அழைத் துப் பாருங்கள், வானங்களிலோ, பூமியிலோ அவர்கள் ஒர் அனுவளவையும் சொந்தமாக்கிக் கொள்ள மாட்டார்கள். அவ்விரண்டிலும் அவர்களுக்கு ஏத்தகைய கூட்டுமீல்தல. (கிடில்) அவறுக்கு உதவியானாலும், அவர்களில் யாருமில்தல. இன்றும் யாருக்கு அவன் அனுமதி செய்திதானோ, அவருக்குத் தவிர அவனிடத்தில் பிரிந்துரை பயனளிக்காது (34. 22-23). எனவே மேற் கூறப்பட்ட திருவசனத்தின் பிரகாரம் இணை கற் பிப்பவர்கள் செய்து வரும் செயல்கள் அனைத்தும் தனக்குரியதென்றும், அதில் அவர்களுக்கு எப்பங்கும் இல்லை என்றும் தெளிவுபடுத்தியிருக்கின்றான். ஆனால் சிபாரிசை பொறுத்தவரையில், அவன் யாருக்கு அனுமதியளிக்கின்றானோ, அவர்களுக்கு மாத்திரமே பிரயோஜனமளிக்கும் என்பதனை பின்வரும் வசனத்தில் தெளிவு படுத்துகின்றான். மேலும் அவன் பொருந்திக் கொண்ட வரைத் தவிர, (மற்றவருக்கும்) கீவர்கள் பிரிந்துரை செய்யவும்யாட்டார்கள் (21. 28). ஆனால் இணை கற் பிப்பவர்கள் கூறும் சிபாரிசு, மறுமையில் உள்ள தல்ல. நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். மறுமையில் நபி (ஸல்) அவர்கள் வந்து, அல்லாற்வுக்கு கஜாக் செய்து அவனைப் புகழ்வார்கள். தனால் சிபாரிசு செய்ய மாட்டார்கள். பின்து அவர்களைப் பார்த்து, ஏழைம்மதே! உதா தலையை உயர்த்தி, நீ பேசு! செவிசாய்க்கர்ப்புடும். உதா தேவையைக் கேள்! கொடுக்கப்படும். சிபாரிசு செய்! ஏற்றுக் கொள்ளைப் படும் எனக் கூறப்படும் (புகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் அடிரூதரா (ரவி) அவர்கள், நபி (ஸல்) அவர்களிடம்,

மலிதர்களில் யார் உழுவின்துறைக்கு தகுதியானவர் என வினவிய போது, யார் வாலைஷ் கீல்வல்லாஷ் என்ற கலியாகவை, உரிய முறையில் உன்னத்தில் பதி த்து மொழிகின்றாரோ அவர் தான், என பதிலளித்தார்கள் (புகாரி, சுற்றுமதி, நஸ்ரி). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஒவ்வொரு நயிக்கும் விடையளிக்கப்பட்டு கூறுப் படு விரார்த்தனை கொடுக்கப்பட்டிருந்தது. அதைத்து நயியார்களும் அவசரப்பட்டு அதற் உலகிலே கேட்டு விட்டார்கள். நானோ எனது சமுதாயத்துக்கு மறுமை யில் சிபாரிசு செய்வதற்காக அதனை மறுமை நான் வரை விற்படுத்தி வைத்திருக்கின்றேன். எனவே அல் லாஷ் நாட்டால், யாரெல்லாம் தீரை வைக்காமல் மரணிக்கின்றாரோ, அவர்கள் அதனவரும் அதனை பெற்றுக் கொள்வார்கள் (முஸ்லிம்). எனவே மேற்கூறப் பட்ட நபி வாக்கின் மூலம் இணைகற்பிப்போர் எண்ணிக் கொண்டிருப்பதற்கு மாற்றமாக, எமக்கு நபியவர்களின் சிபாரிசு கிடைக்க வேண்டுமென் றிருந்தால், நம் வணக்கங்கள் அனைத்துக்கும் அல்லாஹ் வே பொருத்தமானவன் எனக் கூறி, அவனுக்கே செய்தால் தான், நமக்கு சிபாரிசு செய்வதற்குரிய முறையில், அல்லாஹ் சிபாரிசு செய்பவருக்கு அனுமதியளிப்பான் என்பதனை தெளிவுபடுத்துகின்றது.

- தன்னையும், தனது குழந்தைகளையும், தனது பெற்றோரையும், அனைத்து மனிதர்களையும் விட நபி (ஸல்) அவர்களை நாம் அதிகமாக நேசிக்க வேண்டும் என்பது ஒவ்வொரு முஸ்லி மின் மீதும் கட்டாயக் கடமையாகும். அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகி ஸ்ரார்கள். உங்களில் எவரும், நான் உங்களையும்,

உங்கள் குழந்தைகளையும், உங்கள் பெற்றோரையும்,  
ஏனைய அனைத்து மனிதர்களையும் விட, உங்களிடம்  
உகப்புமிக்கவனாக ஈரும் வரை, உன்மையான விகை  
வாசியாக மாட்டார்கள் (புகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் ஒரு  
முறை உமர் (ரவி) அவர்கள், நமி (ஸல்) அவர்களைப்  
பார்த்து, யாரஸூவல்லாறு நீங்கள் என்னைத் தவிர மற்றைய  
அனைத்தையும் விடவும், எனக்கு மிகவும் விருப்பமானவர் எனக்கூறிய போது, அதற்கவர்கள் எனது உயிர் எவன் கை வசம் கிருக்கின்றதோ, அவன் மீது சத்தியமாக, உன்னை விடவும், நான் உன்னிடத் தில் விருப்பத்துக்குறியவனாக கிருக்க வேண்டும் என்றார்கள். மின் உமர் (ரவி) அவர்கள், தற்போது நீங்கள் என்னை விடவும், எனக்கு விருப்பமானவர்களாக கிருக்கின்றிர்கள் என்ற போது, அதற்கு நியியவர்கள், தற்போது தான் நீ உமர் என்றார்கள் (புகாரி). இவ்வாறு நபியவர்களின் மீது, உகப்பு வைப்ப தின் மூலம் தான், நாம் அவர்களை பின்பற்ற வும், மற்றோரது சொல்லை விட, அவர்களின் சொல்லை முற்படுத்தவும் வழிவகுக்கின்றது. அல்லாஹ் கூறுகின்றான். அல்லாஹ் வையு (அவனுடைய) துாத்தரையும், நாங்கள் விகவாசித்திருக்கின்றோம். (அவர்களின் கட்டினாக்கஞ்சுக்கு) நாங்கள் கீழ் கூடுகிறோம் என்றும், (நமியே கீந்த முனையிக்கு கள்) கூறுகின்றவர். மின்னர் அவர்களில் ஒரு மிரி விளை, அதற்குப் பிறகு புறக்கணித்து விடுகின்றவர். ஈகவே கிவர்கள் (உன்மையான) விகவாசிகள் அல்லர் (24. 47). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்களை விரும்புவது, அல்லாஹ் வை விரும்புவதற்கு சமமானதாகும். மேலும் உகப்பு என்பது இரு வகைப்படும். 1)மார்க்கமாக்கப்பட்டது. 2)மார்

க்கமாக்கப்படாதது. மார்க்கமாக்கப்பட்டதெனும் போது, நபி (ஸல்) அவர்களையும், உண்மையான விகவாசிகளையும், அல்லாஹ் வுக்காக விரும்பு வதாகும். மார்க்கமாக்கப்படாததெனும் போது, அல்லாஹ் வுக்குச் செய்ய வேண்டிய பிரார்த்தனை போன்ற வணக்கங்களை, சிலை மற்றும் நபிமார்கள், மலக்குமார்கள், நல்லடியார்கள் போன்றோருக்கு செய்யும் வகையில் அவர்களை விரும்புவதாகும். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின் வருமாறு கூறுகின்றான். மஹிதர்களில் அல்லாஹ் தொய்வந்தி, அவறுக்கு தினையாளர்களை (சமயாவ வர்களாக) சூக்கிக் கொண்டு, அல்லாஹ்வை நேசிப்பது யோன்று, அவர்களை நேசிப்பவர்களும் இருக்கின்றனர். (ஆவால்) விகவாசிகளோ, அல்லாஹ்வை நேசிப்பதில் மிகக் குழுமாவவர்கள் (2. 165). மேலும் அவ்வாறு செய்பவர்களுக்கு அல்லாஹ் நரகை கூலியாக கொடுப்பதாக எச்சரித்திருக்கின்றான். அதனை யிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அவர்கள் நாக நெஞ்சியிலிருந்து வெளியேறாவர்களும் அவர்கள் (2. 167). எனவே உண்மையான விகவாசி உலகிலுள்ள அனைத்து படைப்பினங்களையும் விட, நபி (ஸல்) அவர்களையே அதிகம் விரும்பக் கூடியவனாக இருப்பான். அதற்கு சான்றாக அவன் குர்ஔனையும், சன்னாவையும் பின்பற்றிக் கொண்டிருப்பான். ஆனால் அவ்வாறின்றி கப்ருகளிலே அடக்கப்பட்டிருப்பவர்களிடத்தில், அல்லது மறைந்திருப்பவர்களிடத்தில், அல்லது உயிருடன் இருப்பவர்களிடத்தில் சென்று, அவர்களால் நிறைவேற்றி வைக்கமுடியாத சில தேவைகளை கேட்பவன் அல்லாஹ்வையோ, அவனது தூதரரேயோ நேசிக்கவில்லை என்பதும், அல்குர்ஔனுக்கும், சன்னாவுக்கும் கொடுக்க

வேண்டிய கண்ணியத்தை கொடுக்கவில்லை யென்பதும் புலனாகின்றது. ஆக உண்மையிலே உகப்பு வைக்கப்பட வேண்டியவன் எப்போதும், படைத்தல், உணவளித்தல், நேர்வழிகாட்டல், நன்மையளித்தல், தீங்கிழைத்தல், போன்றவை களை தன்னகத்தே கொண்ட சக்திகளின் மூலம், நிறை வேற்றி வைக்கக் கூடியவனாக இருக்க வேண்டும். அவ்வாறு செய்வது அல்லாஹ்வால் மாத்திரமே முடியுமான காரியமென் பதால், நாம் அவனை மாத்திரமே வணங்கி ஓரி றைக்கடவுளாக ஏற்றுக் கொள்ள வேண்டும்.

- நபி (ஸல்) அவர்களிடமும், ஏனெயோரிடமும், வஸ்லா, மற்றும் சிபாரிசு செய்ய வேண்டுவது பல வகைப்படும். அவைகளில் சிலதைப் பார்ப்போம்.
1. பிரார்த்திப்பவன், ஒருவர் மீது சத்தியம் செய்து, அவனது பொருட்டால் பிரார்த்தித்தல். இவ் வாறு செய்வது இரு காரணங்களுக்காக தடுக்கப்பட்டுள்ளது. 1)அவ்வாறு சத்தியம் செய்பவன் அல்லாஹ் அல்லாதவனைக் கொண்டு சத்தியம் செய்கின்றான். அல்லாஹ் அல்லாதவரைக் கொண்டு சத்தியம் செய்வது கூடாது என்பதனை பின்வரும் ஹதீஸ் விளக்கிக் கொண்டிருக்கின்றது. நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். யார் அல்லாஹ் அல்லாதவைக்களைக் கொண்டு சத்தியம் செய்கின்றாரோ, அவர் காபிராக, இனை கற்பிஸ்வராக தூகிலிடுகின்றார் (திரிசிதி, ஞாகிம்). 2)அல்லாஹ்வுக்குச் சொந்தமான சில உரிமைகளில், மனிதனையும் கூட்டினைக்கின்றான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். விசுவாசிக் ஞக்கு உதவி செய்வதும், நம் மீது கடமையாக

**கிருந்தது(30. 47).** மேலும் அடுத்திப்பா இமாம் அவர்களும், அவரது இரு மாணவர்களும் இவர் மீது சத்தியமாக, இவரின் பொருட்டால், நபி யின், ரஸ்லின், க.பாவின் பொருட்டால் எனக் கூறி பிரார்த்திப்பது மக்ருஹாகும் எனக் கூறி யுள்ளார்கள்.

2. பிரார்த்திப்பவன், யா அல்லாஹ் இவருக்கு உண்ணிடத்திலிருக்கும் கண்ணியத்தால் எனது தேவையை நிறைவேற்றுவாயாக என பிரார்த்தித் தல். இவ்வாறு பிரார்த்திக்கும் போது அல்லாஹ் வுக்குரிய உரிமைகளில், அவனால் படைக்கப் பட்ட சாதாரண மனிதனையும் கூட்டினைப்ப தால், இதுவும் தடுக்கப்பட்டுள்ளது. மேலும் அவ் வாறு அவன் பிரார்த்திக்கும் போது, அவனது பிரார்த்தனைக்கு விடையளிக்கப்பட்டால், அவருடைய பொருட்டினால் தான், விடையளிக்கப் பட்டிருக்கின்றது என்ற கருத்தல்ல. மாந்றமாக அல்லாஹ் தான் விரும்பியோருக்கு நிறைவேற் றிக் கொடுத்து அதன் மூலம் அவனை சோதிக் கின்றான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். (**ஈகவே விகவாசிகளே**) உங்கள் தீர்த்தத்தை மிக்க வணிவாகவும், (தாழ்ந்த குறுவில்) மதுவாகவும் (உங்களுக்கு வேணு தூதைகளைக் கோரிப் பிரார்த்தத்தை செய்து) நீங்கள் ஈழைங்கலன். நிச்சயமாக ஈவன் வரம்பு மீறுவோரை நெசிக்க மார்பான் (7. 55).
3. பிரார்த்திப்பவன், அல்லாஹ் அல்லாத அவனால் படைக்கப்பட்ட ஒருவனைக் கொண்டு அல்லாஹ் விடம் பிரார்த்தித்தல். இவ்வாறு பிரார்த்திப்பதற்கும், இதற்கு முன்னால் கூறப்பட்ட இரு வகைகளுக்கும் இல்லாத்திலோ, அல்லது நபித் தோழர்கள், தாபியீன்கள், இமாம்கள் போன்றோர் அனுமதித்ததாகவோ, எவ்வித ஆதாரமும் பெற்

நுக் கொள்ளப்பட வில்லை. மாற்றமாக இவ்வாறானவைகளை அறிவீனர்களும், சில சிந்தனை வாதிகளும், தரிக்காக்களை பின்பற்றுபவர்களும் தான், செய்து வருகின்றார்கள். எனவே மேற் கூறப்பட்ட முறையில் பிரார்த்திப்பவன், இஸ்லாத்தில் அனுமதிக்கப்படாத பித்அத்துக்களைச் செய்தவனாகக் கருதப்படுகின்றான். மேலும் பிரார்த்தனை வணக்கங்களிலே மிகவும் சிறந்ததோர் வணக்கமாகும். எனவே அவ் வணக்கத்தை எவ்வாறு செய்ய வேண்டும் என இஸ்லாம் கற்றுத் தந்திருக்கின்றதோ, அதன் பிரகாரம் தான் செய்ய வேண்டும்.

4. பிரார்த்திப்பவன், யா அல்லாஹ் உன்னிடம் பிரார்த்திப்பவர்களுக்கு நீ அளிக்கும் விடையின் பொருட்டால், எனது தேவையை நிறை வேற்று வாயாக எனப் பிரார்த்தித்தல். இவ்வாறு பிரார்த்திப்பது அல்லாஹ் வால் படைக்கப்பட்டவர்களைக் கொண்டு, வஸீலா தேடியதாக கருதப்பட மாட்டாது. மாற்றமாக அல்லாஹ் வின் செயற்பாடு களைக் கொண்டு பிரார்த்தித்தவனாகவே கருதப்படுவான். இவ்வாறு பிரார்த்திப்பதனை இஸ்லாமும் அனுமதித்திருக்கின்றது. நபி (ஸல) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். **கிறைவா! உன்னிடம் பிரார்த்திப்பவர்களுக்கு நீ அளிக்கும் விடையின் பொருட்டாலும், நான் உள்ளிக்கு நடந்து செல்வதற்கு கிடைக்கும் நன்மையின் பொருட்டாலும் உன்னிடம் கேட்கின்றேன் (அற்றஷ்ட்).** எனவே கேட்பவருக்கு கொடுக்க வேண்டும் என்பது, அல்லாஹ் தன் மீது கடமையாக்கிக் கொண்ட ஒரு விடயமாகும். எனவே அவன் தான், அவர்களது பிரார்த்தனைக்கு விடையளித்து, அவனை வணங்குபவர்களுக்கு நன்மையளிக்கின்றான். என்றாலும்

- சிலர். மேற்கூறப்பட்ட இரண்டாவது பகுதிக்கும், நான்காவது பகுதிக்குமிடையிலுள்ள வித்தியா சம் யாது? என வினவவார்கள். அதற்குரிய விடையை பின்வருமாறு கூறலாம். அதாவது, நான்காவது பகுதியின் கருத்தாவது, யா அல் லாஹ் நீ கேட்போருக்கு கொடுப்பதாக வாக் குறுதியளித்திருக்கின்றாய், எனவே நானும் அவ்வாறு கேட்பவர்களிலுள்ளவன் தான், எனவே பிரார்த்தனைக்கும் விடையளிப்பாயாக! எனக் கூறுவதாகும். ஆனால் இரண்டாவது பகுதியின் கருத்தாவது, இம்மனிதர் உனது நல்லடியார் களிலுள்ளவர். எனவே அவரின் பொருட்டால் எனது பிரார்த்தனையை ஏற்றுக் கொள்வாயாக என கேட்பதைக் குறிக்கின்றது. அவ்வாறு அவருக்கு அல்லாஹ் விடத்தில் கண்ணியம் இருந்தாலும் கூட, அக்கண்ணியத்தை முன்னிட்டு இவனது தேவையை அல்லாஹ் நிறைவேந்றி வைக்க வேண்டிய அவசியமில்லை. ஏனெனில் அந்நல்லடியானுக்கு அல்லாஹ் கொடுத்த கண்ணியம், அவர்கள் இருவருக்குமிடையில் சம்பந்தப்பட்டதொன்றாகும். இவ்வாறு ஒருவன் பிரார்த்திப்பானேயானால், பிரார்த்தனையில் அவன் எல்லை மீறிவிட்டான் என்பதனையே குறிக்கின்றது.
5. பிரார்த்திப்பவன், யா அல்லாஹ் நான் உனது நபியையும், ஏனைய நபிமாரையும் உண்மைப் படுத்தி, பின்பற்றி வருவதின் பொருட்டாலும், அவர்கள் மீது நான் வைத்திருக்கும் அன்பின் பொருட்டாலும் எனது தேவையை நிறைவேந்றித் தருவாயாக! எனப் பிரார்த்தித்தல். இவ்வாறு தனது நந்கிரியைகளை முன் வைத்துப் பிரார்த்திப்பதில் எத்தவறும் கிடையாது. இதற்கு ஆதாரமாக குகையில் அடைபட்ட மூவர், தமது

நந்கிரியைகளை முன் வைத்து பிரார்த்தித்த சம்பவம் புகாரி, முஸ்லிம் போன்ற ஹதீஸ் கிரந்தங்களில் பதிவாகியுள்ளது.

6. நபி (ஸல்) அவர்கள் உயிருடனிருக்கும் போது, நபித்தோழர்கள், அவரிடம் சென்று தமக்காக பிரார்த்திக்கும்படி வேண்டி, அவ்வாறு அவர்கள் பிரார்த்திக்கும் போது, இவர்களும் ஆமீன் கூறு வார்கள். அதற்குதாரணமாக மழை தேடிப் பிரார்த்தித்த பிரார்த்தனையைக் கூறலாம். ஆனால் நபி (ஸல்) அவர்களின் மரணத்தின் பின், மழை தேடியிரார்த்திக்கும் போது, உமர் (ரவி) அவர்கள் கீற்றவா! எங்கஞக்கு வற்சி ஏற்படால், உவது நபியைக் கொண்டு வல்லா தேடக் கூடியவர்களாக கிருந்தோம். தற்போது அவரது சிக்தப்பாவைக் கொண்டு வல்லா தேடுகின்றோம், எனவே எம்குமழை யாழியச் செய்வாயாக எனக் கூறுவார்கள் (ஷதீஸ்). அதன் கருத்தாவது, அவர் உன்னை பிரார்த்திப் பதின் மூலம், அவரது பிரார்த்தனையை ஏற்று எமக்கு மழை பொழியச் செய்வாயாக என்பதாகும். மாற்றமாக இன்று சிலர் என்னிக் கொண்டிருப்பது போல், உமர் (ரவி) அவர்கள் அப்பாஸ் (ரவி) அவர்களைக் கொண்டோ, அல்லது அவர்களுக்கு அல்லாஹ் விடமிருக்கும் கண்ணியத்தைக் கொண்டோ, பிரார்த்திக்கவில்லை. அவ்வாறு அவர்களது கண்ணியத்தைக் கொண்டு பிரார்த்திப்பதென்றிருந்தால், அவர்களை விட, நபியவர்களுக்கே அல்லாஹ் விடம் பெரும் மதிப்பு இருந்து கொண்டிருக்கின்றது. அதை வைத்தே பிரார்த்தித்திருப்பார்கள். ஆனால் அவ்வாறு பிரார்த்திப்பது, இஸ்லாத்தில் அனுமதிக்கப்படாததால், அவ்வாறு அவர்கள் பிரார்த்திக்கவில்லை.

7. இணை என்பது, விக்ரகங்கள், சிலைகள் போன் றவைகளை வணங்குவதை மட்டும் குறிக்காது. மாந்றமாக அல்லாஹ் வுக்கு செய்யப்பட வேண்டிய எவ்வணக்கமாயிருப்பினும், அவைகளில் ஒன்றை அவனால் படைக்கப்பட்ட நபியோ, நல் ஸ்தானோ, எவனாக இருந்த போதிலும், அவர்களுக்கும் செய்தால், அது இணையாகவே கருதப்படுகின்றது என்பதனை. அல் குர்ஔனும், ஹதீஸ்களும் அறிவித்துக் கொண்டிருக்கின்றன.
8. யாராயினும், நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறியதில், அல்லது குர்ஔனிலுள்ளவைகளில் சிலதை உண்மைப்படுத்துபவனாகவும், சிலதை பொய்ப்படுத்துபவனாகவும் இருந்தால், அவன் இஸ்லாத்தை விட்டும் வெளியேறிய காபிராவான். நபி (ஸல்) அவர்களது காலத்தில் ஒரு கூட்டத் தினர் தமக்கு ஹஜ் கடமையில்லை எனக் கூறிய போது, அல்லாஹ் அவர்களை பின்வருமாறு கண்டிக்கின்றான். எவர்கள் மக்கா யாத்ரியைச் சுல்லச் சக்தியுடையவர்களாக இருக்கின்றார்னோ. அத்தகைய மகிழர்கள் மீது, அல்லாஹ் அவர்களை பின்வருமாறு அவ் மீட்டட ஹஜ்ஜா செய்வது கடமையாகும். வெறேறும் தீதை நிராகரித்தால், அப்போது (அத்தால் அல்லாஹ் வுக்கு ஒன்றும் குறைந்து விடுவதில்லை. ஏனென்றால்) நிச்சயமாக அல்லாஹ் அகிலத்தா (அதனைவு)தை விட்டும் தேவையற்றவன் (3. 97). மேலும் யாராயினும், இஸ்லாத்திலுள்ள கடமைகளை ஏற்று, நபித்துவத்தை மாததிரம் நிராகரித்தால், ஒருமித்த முடிவின்படி அவன் காபிராகி விடுகின்றான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். நிச்சயமாக அல்லாஹ் வுக்கும் அவனுடைய நூதாக்கத்தையும் நிராகரித்து விட்டு, தீவிறும் அல்லாஹ் வுக்கும் அவனுடைய

தூதர்களுக்கும் இடையில் பாகுபாடு செய்வதை நாடு, (தூதர்களில்) சிலரை நாம் விகவாசிஸ்போம், இன்னும் சிலரை நாம் நிராகரிஸ்போம் எனவும் கூறி (நிராகரிஸ்பீ, விகவாசம் ஆகிய) கீவற்றிற்கு மத்தியில் ஒரு பாதையை ஏற்படுத்தவும் நாடுகீறார்களே, அத்தகையோர், அவர்கள் தான் உண்மையில் நிராகரிஸ்போரூ வார். இன்னும் நிராகரிஸ்போரூக்கு நாம் இழிவு குஞ் வேதனனதையே தயார்படுத்தியும் வைத்திருக்கின் ரோம் (4.150–151). மேலும் குர்ஜூன் இறக்கப்பட்ட காலத்தில் வாழ்ந்த முஷ்டிக்கீன்கள், வணக்கத் துக்குரிய அல்லாஹ்வை நிராகரித்து, நபியையும், அவர் மீது இறக்கப்பட்ட குர்ஜூனையும் பொய்பித்து, அக்குர்ஜூனை குனியம் என்று கூறிய கூட்டத்தினருடன், அல்லாஹ்வை இறைவனாக ஏற்று, அவனது தூதர் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்கள் என்றும், அவருக்கு இறக்கப்பட்ட குர்ஜூனையும், நபித்துவத்தையும் உண்மைப்படுத்தி, தொழுது, நோன்பு நோற்று, நம் இஸ்லாமிய கடமையை சிறந்த முறையில் நிறைவேற்றி வரும் எங்களையும் எவ்வாறு ஒன்றுபடுத்திக் கூறுகின்றீர்கள் எனக் கூறுவதற்கு அவர்களுக்கு எவ்வித அருகதையும் இல்லை. ஏனெனில் தொழுகை, நோன்பு, சகாத், ஹஜ் போன்றவைகளில் ஒன்றை நிராகரிப்பவனே, காபிராகும் போது, இவைகளை விடவும் முக்கியக் கடமையான ஏகத்துவத்தை, அதுவும் அனைத்து நபிமார்களும் போதித்த அக்கடமையை நிராகரிப்பவன், அல்லது ஏக அல்லாஹ்வுக்கு செய்ய வேண்டிய வணக்கங்களில் ஒன்றை, அவனால் படைக்கப்பட்டவனுக்கு செய்யும் போது, ஏன் காபிராக மாட்டான்? எனவே வணக்கங்களில் ஏதேனுமொன்றை அல்

- லாஹ் அல்லாதவனுக்கு செய்யும் போது, அவன் இறை நிராகரிப்பாளனாகின்றான்.
9. யாராயினும், நபி அல்லாத ஒருவனை நபிய டைய ஸ்தானத்துக்கு உயர்த்தும் போது, அவன் லாஇலாஹ் இல்லல்லாஹ் முஹம்மதுர் ரஸாலூல்லாஹ் என்ற கலிமாவைக் கூறிய முஸ்லிமாயிருந்து, தொழுகையை நிறைவேற்றி வந்தாலும் கூட, அவன் காபிராகி விடுகின்றான். எனவே, அன்று நபித்தோழர்கள், முஸைல மாவை நபியெனக் கூறிய ஹனீப் கூட்டத்தின ருக்கு எதிராக போர் தொடுத்தது போன்று, இவ் வாறு கூறுபவர்களுக்கு எதிராகவும் போ தொடுக்க இஸ்லாம் அனுமதித்திருக்கின்றது. எனவே சாதாரண மனிதனை நபியடைய ஸ்தா னத்துக்கு உயர்த்தியதற்கே இவ்வாறான தண்டனையை இஸ்லாம் வகுத்திருக்கின்றதென்றால், அம்மனிதனை அல்லாஹ் வின் ஸ்தானத்திற்கு உயர்த்தி, அவனுக்கு செய்யும் வணக்கங்களை இவனுக்குச் செய்வது, எவ்வளவு பெரிய குற்ற மாகும் என்பதனை நாம் சந்று சிந்திக்க வேண்டும்.
  10. இன்று அறியாமையின் காரணமாக சிலர்கள், தமது நோயாளிகளுக்கு நோய் நிவாரணி பெறக்கருதி, அவர்கள் தரிசித்து வரும் அவர்களது வலிமார்களின் கப்பிறிலுள்ள மண்ணை எடுத்துச் சென்று அதன் மூலம் வைத்தியம் செய்கின்றனர். இவ்வாறு செய்வது, அல்லாஹ் அல்லாத ஓன்றின் மூலம் நிவாரணி கிடைப்ப தாகக் கருதுவதால், இஸ்லாம் அதனைத் தடை செய்துள்ளது. இச் செயலை அன்றைய கிரிஸ்த வர்களே செய்து வந்தார்கள். அவர்கள் அவ்வாறு செய்யும் போது, சில சந்தர்ப்பங்களில் நோயாளியின் நோய் நிவாரணமடைந்து சுகதே

கியாகும் போது, அவர்களும், அந்நோய் நிவாரணி பெறுவதற்கு அல்லாஹ் வே காரணம் என்பதனை அறியாதவர்களும், அம்மண்ணின் மூலமாக, அல்லது அதில் அடக்கப்பட்டிருக்கும் மனிதரின் பொருட்டினால் தான், நிவாரணம் கிடைத்ததாகக் கருதி, இப்படிப்பட்டவைகளி னால், நோய் நிவாரணி பெறலாம் எனக் கரு துகின்றார்கள். இவ்வாறு செய்வது இணையைச் சாரும், எனவே இவ்வாறான வைகளில் ஈடுபடக் கூடாதென அவர்களுக்குக் கூறப்பட்டால், நாம் அதனை நன் நோக்குடனேயே செய்கின்றோம் எனக் கூறி நழுவி விடுகின்றார்கள். எனவே நாம் அவர்களுக்குக் கூறுவது யாதெனில், நீங் கள் இவ்வாறு நன் நோக்குடன் செய்கின்றோம் எனக் கூறினாலும், நபி (ஸல்) அவர்களின் வழி முறைக்கு மாறானதாகும். ஏனெனில் அன்றைய முஷ்ரிக்கீன்களும், இவ்வாறான நன்நோக்குடனேயே தமது தெய்வங்களை வணங்கின்றன, அவர்கள் நினைத்துக் கொண்டிருந்தனர். அத னையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின் றான். எங்களை அவர்கள் எந்துக்கூட்டால், அல்லாஹ் வுக்கு சமீபமாக்கி வைப்பார்கள் என்பதற்காகவே யன்றி, அவர்களை நாங்கள் வனங்கவில்லை (39.3). மேலும் கூறுகின்றான். கீவர்கள் அல்லாஹ் விடத் தில் எங்களுக்கு பரிந்துரையானர்கள் என்றும் அவர்கள் கூறுகின்றனர் (10.18). மேலும் கூறுகின்றான். (தும்) செயல்களால் யிகரியிய நஷ்டவானிகள் யார் என்பதை உங்களுக்கு அறிவிக்கட்டுமோ? என்று (தமிழே) நீர் கேட்கிறாக! (அவர்கள்) ஏத்தனதையா ஏன்றால் இவ்வுலக வாழ்க்கையில், அவர்களின் முறைச் சியனற்று விட்டது. நிச்சமாக அவர்களோ,

காரியங்களில் அழகானவற்றையே, நாங்கள் செய்வ தாக என்னிக் கொள்கின்றனர் (18. 103–104). மேலும் நோய் நிவாரணம் அல்லாஹ்-விடமிருந்தே கிடைக்கின்றது. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின் வருமாறு கூறுகின்றான். நோய் நிவாரணி அல்லாஹ் விடமிருந்தே கிடைக்கின்றது. யேலும் நான் நோய்று விட்டால், அவனே என்னைக் குணப்படுத்துகின்றான் (26. 80). எனவே நம்மைத் தொற்றுக் கொள்ளும் நோய்களுக்குரிய நிவாரணையை அல்லாஹ்-விடமே கேட்டுப் பெற்றுக் கொள்வதுடன், அவன் ஆகுமாக்கியிருக்கும் மருந்துகளின் மூலமும் சிகிச்சை பெற்றுக் கொள்ளலாம்.

11. மூஸா (அலை) அவர்களின் கூட்டத்தினரான யூதர்கள், இஸ்லாத்தைக் கற்று, நற்கிரியைகளில் ஈடுபட்டிருந்ததோடு, அறியாமையின் காரணமாக, மூஸா (அலை) அவர்களைப் பார்த்து, (மீஸாவே! அவர்களுக்கு ஏதிய்வங்கள் இருப்பதைப் போல், எங்களுக்கும் ஒரு ஏதிய்வத்தை (நாங்கள் வனங்குவதற்கு) ஈக்கிடவீராக!) (7. 138). எனக் கேட்டதைப் போன்று, இன்று படித்தவர்களும், படிக்காதவர்களும் சில இணைகளைச் செய்து வருகின்றார்கள். எனவே முஸ்லிமானவன் தன்னை இறைநிராகரிப்பின் பால், இட்டுச் செல்லும் சில வார்த்தைகளை அறியாமையின் காரணமாக பிரயோகித்து, அது அவனுக்கு தெரியப்படுத்தப்பட்டால், உடனே அதற்கு பாவமன் னிப்புக் கோருவதன் மூலம், அவன் காபிராகு வதை விட்டும் பாதுகாக்கப்படுகின்றான். என்றாலும் கடுமையான வார்த்தைகளை பிரயோகிப்பதன் மூலம் அவனைக் கண்டிக்க வேண்டும். எனவே மேற்கூறப்பட்டவைகளை அறிந்து, அதி

விருந்து தன்னைப் பாதுகாத்துக் கொள்ள வேண்டும்.

12. வாழோறு தீவ்வல்லாறு என்ற கலிமாவை மொழிந்த ஒருவரை உஸாமா (ரலி) அவர்கள் கொலை செய்ததை, நபி (ஸல்) அவர்கள் நிரா கரித்ததும், மனிதர்கள் வாழோறு தீவ்வல்லாறு என்ற கலிமாவை கூறும் வரை, அவர்களுடன் போரிட பணிக்கப்பட்டுள்ளேன் என்ற நபி மொழி யும், வாழோறு தீவ்வல்லாறு என மொழிந்தவரை கொலை செய்யவோ, அவருக்கெதிராக போர் தொடுக்கவோ கூடாதென்பதையும், இஸ்லாத்திற் கெதிரான விடயங்களில் அவன் ஈடுபடும் போது, அவன் கூறிய அக்கலிமாவைப் பொருட்டபடுத் தாது, நபி (ஸல்) அவர்கள் யூதர்களுக்கெதிரா கவும், நபித் தோழர்கள் ஹனீப் கூட்டத்தினருக் கெதிராகவும் போரிட்டது போன்று, போரிட்டு அவர்களைக் கொலை செய்ய வேண்டும். எனவே வாழோறு தீவ்வல்லாறு என்ற கலிமா இஸ்லாத்திலுள்ள சில விடயங்களை நிராகரித்தவனுக்கே பிரயோஜனமளிக்காத போது, ஏகத்துவத்தை நிராகரித்து, அல்லாஹ் வுக்குச் செய்ய வேண்டிய வணக்கங்களை, அவனால் படைக்கப்பட்டவனுக்கு செய்யும் போது, எவ்வாறு அக்கலிமா அவனுக்குப் பிரயோஜனமளிக்கும்.
13. நபி (ஸல்) அவர்களைக் கொண்டு மறுமையில் பாதுகாப்புத் தேட முடியும் என்ற ஆதாரத்தை வைத்து, மனிதர்களால் நிறைவேற்றி வைக்க முடியுமான விடயங்களில், அவர்களிடம் பாது காப்புத் தேடலாம். அதனை பின்வரும் வசன மும் எமக்குத் தெளிவுபடுத்துகின்றது. அல்லாஹ் கூறுகின்றான். அப்போது அவர் தினத்தைச் சேர்ந்தவன், அவருடைய பகைவனைச் சார்ந்தவனுக்

கெதியாக, உதவி செய்யுமாறு அவரிடத்தில் கோரி வார்(28.15). எனவே மேற்கூறப்பட்ட திருவசனம், கப்றுகளிலே அடக்கப்பட்டிருக்கும் நபிமார்களிடமோ, வலிமார்களிடமோ பாதுகாப்புத் தேடுவதற்குரிய ஆதாரமாகக் கொள்ள முடியாது. அவ்வாறு பாதுகாப்புத் தேடுவதை தடுத்து வந்திருக்கும் அதிகமான ஆதாரங்களை, நாம் முன்பு கூறியிருக்கின்றோம். மேலும் மறுமையில் நபி (ஸல்) அவர்களிடம் அபயம் தேடுவதும், அவர்கள் உயிருடனிருக்கும் நிலையிலாகும், எனவே அவ்வாறு உயிருடனிருப்பவர்களிடம் சருலகி லும், அவர்களால் நிறைவேற்றி வைக்க முடியுமான விடயங்களில் பாதுகாப்புக் கோரலாம். அதனடிப்படையில் முஸ்லிமானவன், தனக்கு தெரிந்த, நந்திரியைகளில் ஈடுபடும் ஒருவரிடம் சென்று, தனக்காக அல்லாஹ் விடம் பிரார்த்திக் குமாறு வேண்டலாம். ஆக மேற்கூறப்பட்டவைகளின் பிரகாரம், உயிருடனிருப்பவர்களிடம்,அவர்களுக்கு நிறைவேற்றி வைக்க முடியுமான விடயங்களில் உதவி செய்யக் கோரலாம்.

५. தவ்வீத் என்பது இதயத்துடனும், நாவுடனும், செயலுடனும் தொடர்புற்றிருப்பது அவசியமாகும். ஒருவன் இம்முன்றில் ஒன்றையாவது தவற விடும் பட்சத்தில், அவன் முஸ்லிமாகவிருக்க முடியாது. மேலும் அவன் தவ்வீதைப் பற்றி அறிந்து, அதன்படி செயல்படாமலிருந்தால், அல்லது அவனுக்கு அதனை செயல்படுத்த முடியாமைக்குரிய காரணங்கள் இருந்த போதி லும், ஷஷ்த்தான், பிர்அவன் போன்றோரைப் போன்ற காபிராவான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். அவர்கள் அல்லாஹ் வழியாக வசனங்களுக்குப் பகுமாக, சொற்பக்கிரியத்தை வாங்கிக் கொண்டனர்(9.9).

மேலும் கூறுகின்றான். அவர்கள் தங்கள் மக்களை (ச் சந்தேகமற) அறிவெதைப் போல், அ(ந்த மக்காளின் திசையளவில், நீர் திரும்பி கொழுவீருன்று)தை அறிவார்கள் (2. 146). மேலும் தவ்வீதை வெளிக்காட்டி, உள்ளத்தால் அதனை நிராகரித்து வந்தால், அவன் அக்காபிரை விட மோசமான நயவஞ்சகணாவான். நபியவர்களின் காலத்தில், விளையாட்டுக்காகவும், கேளிக்கைக்காகவும் சில வார்த்தைகளை கூறிய சிலரை அல்லாஹ் காபிர் என வர்ணிக்கின்றான். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். (நிரீய அவர்களிடம்) அல்லாஹ்றுவையும், அவனது வசனங்களையும், அவனது துறுத்துவது நீங்கள் பரிகஶித்துக் கொண்டிருந்தீர்கள் என்று நீர் கேட்டிராகு? நீங்கள் (செய்யும் பரிகாசத் திற்கு ரீவு) புகழ் கூற வேண்டாம். உங்களின் விகாசத்திற்குப் பின்னர், திட்டமாக நீங்கள் (அதனை) நிராகரித்தே விட்டீர்கள் (9. 55-66). ஆக விளையாட்டுக்காக கூறியவர்களுக்கே இந்த தண்டனை என்றால், தனது செல்வம், மதிப்பு போன்றவைகள் குறைந்து விடுமெனப் பயந்து, அவ்வாரான கேளிக்கைகளில் ஈடுபடுபவர்களின் நிலை என்னவாகும் என்பதை நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டும். எனவே இவ்வாறான பரிகாசிப்பில் ஈடுபடுபவர்களில் உண்மையில் விகாசியாக இருந்து, அடுத்தவர்களின் வற்புறுத்தவின் பிரகாரம் நடந்து கொண்டவனுக்கே தவிர, எவ்வித மன்னிப்பும் வழங்கப்பட மாட்டாது. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். எவர் தாம் விகாசங் கொண்ட பின்னர், அல்லாஹ்றுவை நிராகரித்து விடுகிறாரோ, (அவரின் மீது அல்லாஹ்றுவின் கோபம் உண்டு. ஆயினும்) எவரு

தூய உள்ளம் ஈமானைக் கொண்டு அமைதி  
 வெற்றிஞக்க (நிராகரிக்குமாறு) நிர்ப்பந்திக்கப்பட்ட  
 டாரோ அவரைத் தவிர, (அவர் மீது குற்றமில்லை)  
 எனினும் எவர் எந்துசத்தை நிராகரிப்பைக் கொண்டு  
 விரிவுடையச் செய்து (அதை ஏற்றுக்) கொண்ட்டாரோ,  
 அவர்கள் மீது அல்லாஹ் விடபிரிஞ்சுதுன்ன கோபம்  
 உண்டு. அவர்களுக்கு (மறுமையில்) மகத்தான வேஷ  
 தனியுமின்டு. அது நிச்சயமாக அவர்கள் மறுமையை  
 விட. இவ்வுலக வாழ்க்கையையே நேசிக்கிறார்கள்  
 (16. 106-107). எனவே ஒரு மனிதனின் உள்ளம்  
 தவிர்ந்த பேச்சு, செயல் போன்றவைகளையே  
 ஒருவனால் நிர்ப்பந்திக்கலாம். ஆனால் உள்ளத்  
 திலுள்ளவைகளை எவ்வகையிலும் நிர்ப்பந்திக்க  
 முடியாதென்பதை அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறு  
 கின்றான். எவ்ருடைய உள்ளம் ஈமானைக் கொண்டு  
 அமைதி வெற்றிஞக்க, (நிராகரிக்குமாறு) நிர் பந்திக்கர்  
 பட்டாரோ அவரைத் தவிர (16. 106). மேலும் தனது  
 மார்க்கத்தை விட உலக விடயங்களை மேம்  
 படுத்தும் போது தான், அவனுக்கு தண்டனை  
 யும், இறை நிராகரிப்பாளன் என்ற சட்டமும்  
 வழங்கப்படுகின்றதென்பதை அல்லாஹ் பின்வரு  
 மாறு கூறுகின்றான். அது நிச்சயமாக அவர்கள்  
 மறுமையை விட, இவ்வுலக வாழ்க்கையையே நேசிக்கி  
 றார்கள் (16. 107).

### சிறிய ஜினாகள்.

சிறிய இணைகள் எனும் போது, அதனைப் பல  
 வகைப்படுத்தலாம். அவைகளில் சிலதை இங்கே  
 கவனிப்போம்.

## அல்லாஹ் அல்லாதுவரைக் கொண்டு சத்தியம் செய்துல்.

அல்லாஹ் அல்லாதுவர்களைக் கொண்டு சத்தியம் செய்வதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். யார் அல்லாஹ் அல்லாதுவரைக் கொண்டு சத்தியம் செய்கின்றாரோ, அவர் காபியாக, அல்லது அல்லாஹ் வுக்கு இனை கற்பித்தவராக ஆகிவிட்டார் (திரிமிதி.இநாகிம்). மேலும் அல்லாஹ் கூறுகின்றான், நீங்கள் அறிந்து கொண்டே இருக்கும் நிலையில், அல்லாஹ் வுக்கு இனைகளை ஆக்காதீர்கள் (2.22). இவ்வசனத்திலுள்ள இனைகள் என்ற வாசகத்திற்கு, இப்பு அப்பாஸ் (ரவி) அவர்கள் விளக்கமளிக்கும் போது, மனிதர் களால் அறிந்து கொண்ட முறையாத விதத்தில், காரினுளில் கறஞ் கற்களிலே உரிந்து செல்லும் ஏறும்புக்களையும் விட, மறைமுகமான இனையையோ குறிக்கின்றதைக் கூறியிட்டு, அல்லாஹ் வின் மீதும், உவரு ஜீவியத்தின் மீதும் சத்தியாக, எனது ஜீவியத்தின் மீது சத்தியாக, இந்த நாய் இல்லையென்றால் திருடன் வந்திருப்பான், நாறா ஸீட்டால் இல்லாதிருந்தால், திருடன் வந்திருப்பான், இன்னும் தனது நன்பதைப் பார்த்து, உவரும் அல்லாஹ் வினதும் பொருத் தந்திவால் தான் நடந்தது, மேலும் இன்னாறும் அல்லாஹ் வும் இல்லாதிருந்தால் இவ்வாறு நடந்திருக்கும், தீரு போன்ற வார்த்தைகளில், (இன்னான்) எனும் வாசகத்தைப் பிரயோகிக்காதே, அவ்வாறு பிரயோகிப்பது இனையின் பால் இட்டுச் செல்லும் என்றார்கள் (இப்பு ஸீ இநாகிம்). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள், நீரூ விட யத்தைச் சொல்லும் போது, அதில் அல்லாஹ் வு வெறையு மனிதனையும் இனைத்துக் கொண்டாதே, அவ்வாறு இனைத்துச் சொல்வது இனையாகும் (இப்பு ஸீ இநாகிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள், நீங்கள் ஒரு விடயத்தை சொல்ல முற்படும் போது, அல்லாஹ் வும் இன்னாறும் விரும்பியதால் தான் நடந்ததென்று கூறாதீர்கள், மாற்றமாக அல்லாஹ் விரும்பி, பின்னர் நீங்களும் விரும்பியதால் தான் என்று கூறஞ்கள் என்றார்கள் (அழுதாவத்).

மேலும் இப்பு அப்பாஸ் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக் கின்றார்கள். ஒரு மனிதர் நபி (ஸல்) அவர்களிடம் வந்து, அல்லாற்றும், நீங்களும் விரும்பியதால் தான், கிள்ளிடியம் நடந்த ஏதாக கூறினார். அதற்கு நபியவர்கள், நீங்களை அல்லாற்றுக்கு தீரையாக்கி விட்டாயா? என வினவிவிட்டு, அல்லாற்றும் மாத்திரம் விரும்பியதால் தான் என்றார்கள் (நஸீ'). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யார் அயாகித்ததைக் கொண்டு சத்தியம் செய்கின்றாரோ, அவர் எம்மிழுள்ளவருல்ல (அழுதாவுத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யாராயினும் சத்தியம் செய்வதென்றால், அல்லாற்றவைக் கொண்டு சத்தியம் செய்யுங்கள். அல்லது வாய்மூடியிருங்கள் (ஞதீஸ்). மேலும் நபிமார், க.பா, கண்ணியம், போன்றவைகளைக் கொண்டு சத்தியம் செய்வதும், அல்லாற்று அல்லாதவர்களைக் கொண்டு சத்தியம் செய்து இணை கற்பித்தவராகவே கருதப்படும். எனவே நாம் அனைவரும் அல்லாற்றவைக் கொண்டே, சத்தியம் செய்வதற்கு பழகிக் கொள்ள வேண்டும்.

**ஏறு செய்தலை முகஸ்துதிக்காகச் செய்தது.** அதாவது ஏருவன் ஒரு செய்தலை செய்யும் போது, வெளிப்பார்வைக்கு அல்லாற்றுவுக்காகவும், உள்ளத்தால் தன்னை மனிதர்கள் புகழ் வேண்டும் என்பதற்காகவும் செய்வதாகும். அதனையிட்டு அல்லாற்று பின்வருமாறு கூறுகின்றான். ஆகவே எவர் தன் தியட்சகளைச் சந்திக்க ஆதரவு வைக்கிறாரோ, அவர் நற்கருமங்களைச் செய்யும். தன் தியட்சகளின் வகைக்கத்தில் அவர் எவ்வரும் தீரையாக்க வேண்டாம் (18.110). மேலும் அல்லாற்று கூறுவதாக நபி (ஸல்) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நான் தீரை கைப்பற்றியை எவ்காகவும், என்றால் தீரைத்து தின்வொரு வழுக்காகவும் செய்கின்றாரோ, அவதனியம் அவனது தீரையையும் விட்டு விடுகின்றேன் (முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மறை வானத்தைகளில் தழ்ஜாதலை விடவும் யங்கரமானதூங்கை, நான்

உங்களுக்கு அறிவித்துத் தரப்போ? என வினவினார்கள். அதற்கு நால்க்கொழுப்புகள் ஆம் யா ரஸ்ரூப்ஸாஹ் என்றனர். அதற்கவர்கள். ஒருவன் தொழுதக்காக எழுந்து, தனது தொழுதகைய ஏதைய மகிழ்கள் பார்க்க வேண்டுமென்பதற்காக, அழகுறச் செய்யும் மதறுகமான தினையாகும் என்றார்கள் (அறுமத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். உங்களிடத்தில் நான் மிகவும் யயர்படுவது, சிறிய தினையையொடு என்ன சிறிய தினையை என்றால் என்னவென்று வினவர்யாட்டதற்கு. ஒரு செய்தல முகஸ்துதிக்காக செய்தார்கும் என்றார்கள். மேலும் கூறுகின்றார்கள். யார் சல்லாஷ்வக்கு தினை கற்றித்த நிலையில் மரணிக்கின்றாரோ, அவர் நாகம் நுழைந்து விட்டார் (புகாரி).

மேலும் அல்லாஹ் அல்லாவரைக் கொண்டு சத்தியம் செய்தல், அல்லாஹ்வும் நீயும் விரும்பியதால் இது நடந்தது, இது உன்னாலும், அல்லாஹ்வின் மூலமும் தான் ஏற்பட்டதெனக் கூறல், முகஸ்துதி, கண்ணியம் போன்றவை அனைத்தும் சிறிய இணையில் உள்ளவையாகும். எனவே அவைகளிலிருந்து நாம் அனைவரும் நம்மைப் பாதுகாத்துக் கொள்ள வேண்டும்.

**தூயத்து, நூள் கட்டல், குறியிடுதல்.** ஒரு முறை நபி (ஸல்) அவர்கள், ஒரு மகிழர் தனது கையிலே மஞ்சல் வதையல் போன்றதை கட்டியிருந்ததைக் கண்டு, அதனைப்பற்றி வினவினார்கள். அதற்கவர் தனக்கு ஏற்பட்டிருக்கும் வலியைப் போக்கிக் கொள்ள அணிந்திருக்கின்றென் எனக் கூற. அதற்கு நாயிவர்கள். அது உங்களுக்கு வலியை அதிகரிக்கத்தான் செய்யும். எனவே அதனை நீ கழற்றி விடு எனக் கூறியிட்டு, அதை அணிந்திருக்கும் நிலையில் நீ மரணித்தால், நீ ஒரு போதும் வெற்றியை மாட்டாய் எனவும் கூறியார்கள் (அறுமத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யார் தாயத்தை அணிந்து கொள்கின்றாரோ, அவர் சல்லாஷ்வக்கு தினை வைத்து விட்டார் (அறுமத்).

மேலும் ஒரு முறை நன்று கையிலே காய்ச் சவின் காரணமாக நூளைக் கட்டுக் கொண்டிருந்த ஒருவரைக் கண்ட ஹ்ரதா (ரவி) சவர்கள், அதனைக் கழற்றி ஏறிந்து விட்டு, இன்னாலும் திருவச வாத்தை ஒதினார்கள். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். மேலும் சவர் களில் பரும்பாலோர், சவர்கள் கீதை வைக்கிறவர்களாகவே தவிர அல்லாஹ்தவ விகவாசிய்பதில்லை (12. 106).

மேலும் குறியிடுவதைத் தடுத்து, அதிகமான ஆதாரங்கள் வந்திருக்கின்றன, அவைகளில் சிலதைப் பார்ப்போம். நபி (ஸல்) அவர்கள் தீர்த்தம், நாய், வியச்சாரம் போன்றவைகளால் திரட்டப்பட்ட உறுத்தை தடுத்து, வட்டாய்பூப்பவனையும், கொடுப்பவனையும், கொண்டை போடுபவனையும், போடும்படி வேண்டுபவனையும், உருவப்படம் வரைபவனையும் சமித்துள்ளார்கள் (நகாரி). மேலும் இதே போன்று சில மனிதர்கள், தமது சிறு குழந்தைகளின் முகங்களிலும், கைகளிலும், சில குறிகளை இட்டு, அவை அவர்களை நீடுழிகாலம் வாழ வைக்கு மெனவும், தீங்குகளிலிருந்து அவர்களைப் பாதுகாக்கு மெனவும் எண்ணிக் கொண்டிருக்கின்றார். இவ்வாறு செய்வது அல்லாஹ் படைத்த படைகோலத்தை மாற்றுதல், மனிதனுக்கு நோவினையளித்தல், இனைகற்பித்தல் போன்றவைகள் சேர்ந்திருப்பதால் அவ்வாறு செய்வதை இல்லாம் தடுத்திருக்கின்றது.

மேலும் இவ்வாறு மிருகங்களில் கூட செய்ய வேண்டாமென அல்லாஹ் தடுத்திருக்கின்றான், அவ்வாறிருக்கும் போது, எவ்வாறு அல்லாஹ்வால் கண்ணியப்படுத்தப்பட்ட மனிதர்களில் செய்ய முடியும்? அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (அதற்கந்த ஒழுத்தான்) உள் அடியார்களில் ஒரு குறியிட்ட உகுதியை, நிச்சயமாக நான் எடுத்துக் கொள்வேன் என்று கூறினான். இன்றும் நிச்சயமாக நான் சவர்களை வழி கெடுப்பேன். சவர்களுக்கு வீணான தூதசக்னையும் உண்டாக்குவேன். நிச்சயமாக சவர்களுக்கு நான் கட்டளையும்

கிடுவேன். அப்போது (அல்லாற்ற அல்லாதவருக்காக நேர்ச்சை செய்து விடப்பட்ட ஆடு, மாடு, ஓட்டகம், முதலிய) கால் நடைகளின் காருகளை அவர்கள் அறுத்து விடுவேர். கின்றும் அவர்களை நிச்சயமாக நான் ஏவுவேன். அப்போது அல்லாற்றின் சிஞ்சிட்டு (கண்ணுய கோலங்) கதனை நிச்சயமாக அவர்கள் மாற்றி விடுவேர். (என்றும் ஒழுக்தான் கூறினான்.) மேலும் எவர் அல்லாற்றவையன்றி (இத்தகைய) ஒழுக்தானை (தனக்குப்) பாதுகாவலனாக எடுத்துக் கொள் கின்றாரோ. நிச்சயமாக அவர் தெளிவான நஷ்டத்தையே அடைந்து விடுவார் (4. 118–119).

கிளை கலந்து மந்திரித்தலூம், தூயத்துக்கணும். ஒரு முறை அடிப்படை (யலி) அவர்கள் நாயி (ஸல்) அவர்களுடன் பிரயாணம் செய்து கொண்டிருந்த போது, நபியவர்கள் ஒரு தூதரை அறுப்பி, ஓட்டகங்களின் கழுத்துகளிலே போடப்பட்டிருக்கும் (சவுட் போன்ற) அடையாளங்களை கழற்றிவிடும் நடு ஏவினார்கள் (புகாரி). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மந்திரித்தலூம், குழந்தைகளுக்கேற்றபடும் கண் வேறுகளை தடுக்கப் போடப்படும், தூயத்துக்கணும், ஒரு உள்ளங்களை கிளைப்பதற்காக செய்யப்படுவதைகளும் கிளையிலுள்ளதை களாகும் (அற்றம், அழுதாவத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யாரா பினும் ஒருவன், ஏதோவொரு பொருளை, தனது (கழுத்திலே) அணிந்து கொண்டால், அதிலே நம்பிக்கை வைத்தவனாக சாட்டப் படுகின்றான் (அற்றம், திரிமிதி). என்றாலும் கூட, மந்திரித்தல் எனும் போது, இஸ்லாமிய சட்டத்திற்குட்பட்டவைகளுக்கு, இஸ்லாம் அனுமதி வழங்கியிருக்கின்றது.

### நுனியத்தின் வகைகள்.

நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். உறவைகளை கோப்புட்டு உறக்கவிட்டு அதனது சப்தம், போகும் திசை போன்றவைகளைக் கொண்டு குறியார்ப்பதும், கோடு போட்டு குறி பார்ப்பதும், துற்குறி பார்ப்பதும், குனியங்களில் உள்ளவையாகும் (ஷதிஸ்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். நட்சத்திரங்களில் ஒரு பகுதியை யார்

எடுத்துக் கொள்கின்றாரோ, அவர் சூழியத்தின் ஒரு பகுதியை எடுத்துக் கொண்டவராவார். (அவர் அதனை மற்றும் அதிகமாகக் கிக் கொள்ளும் போதல்லாம், பாவத்தையும் அதிகமாக்கிக் கொள்கின்றார் (அப்பு தாவுத்)).

மேலும் சூழியம், நட்சத்திரம் போன்றவைகள், தானாகவே எவ்வித தாக்கக்கத்தையும் ஏற்படுத்த சக்தியற்றது மாற்றமாக அல்லாஹ்-வின் ஏற்பாட்டின் அடிப்படையிலே அவைகள் தாக்கங்களை ஏற்படுத்துகின்றன. எனவே அல்லாஹ் ஏன், அந்நட்சத்திரங்களை படைத்திருக்கின்றான். என்பதனை அறிந்து கொள்ளும் அளவிற்கு கற்றுக் கொண்டால் போதுமானதாகும். மாற்றமாக அதில் எல்லை மீறிக் கற்கக்கூடாது. கதாதா (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். அல்லாஹ் நட்சத்திரங்களை வானத்தின் அழகுக்காகவும், கூற்றாறுக்குரிய ஏரிகொள்விகளாகவும், பாதகங்களை அறிந்து கொள்ளக்கூடிய அடையாளங்களாகவும் உடைத்திருக்கின்றான். எவ்வே யாராயினும், அவைகளால்லாத வேறு விடங்களுக்கும் அவைகளைப் படைத்திருக்கின்றான் என கநதுவானேயானால். அவன் வழித்துவியவனாக மாறி, தனக்கு தெளிவில்லாத விடங்களில், தலையிட்டவனாகவும் ஜகிவிடுகின்றான். மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். யார் முத்துச் சிட்டு அதிலே இந்துகின்றானோ, அவன் சூழியம் செய்துவிட்டான். யார் சூழியம் செய்கின்றானோ, அவன் தீர்மைக்கிழவுத்து விட்டான். யார் ஒரு பொருளை தல்லிலே அணிந்து கொள்கின்றானோ, அவன் அதிலே சாட்டப்படுகின்றான் (நல்யீ). மேலும் இப்னு மஸ்ஞாத் (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். மோசமான பொய்யென்றால் என்னவென்று அறிவிடத்துத் தரட்டுமோ? என நபி (ஸல்) அவர்கள் விவரிவிட்டு, அது தான் மனிதர்களுக்கு மத்தியில் பேசப்படும் கோள் என்றார்கள் (முஸ்லிம்).

மேலும் சாஸ்திரிக்காரர்களிடம் செல்வதையும், அவர்கள் சொல்வதை உண்மைப்படுத்துவதையும் நாம் தவிர்ந்து

கொள்ள வேண்டும். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். சகுவம் பார்ஸவனும், சகுவம் பார்க்கப்படுவனும், குறி சொல்வவனும், குறி சொல்வப்படுவனும், குறியிம் செய்வவனும், வவனுக்காக குறியிம் செய்யப்படுகின்றதோ அவனும் எம்மிலுள்ளவனங்கள். மேலும் யாராயினும் சாஸ்திரம் சொல்வவனிடம் சென்று, அவன் சொல்வதை உண்மைப்படுத்தினால், முறைமந்த (ஸல்) அவர்கள் மீது கிறக்கி வைக்கப்பட்டதை (குரசூதன) நியாகரித்துவிட்டான் (அல்லவிடார்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யாராயினும் சாஸ்திரக்காரனிடம் சென்று, ஒரு விடியத்தைக் கேட்டு, அதை உண்மைப்படுத்தினால் அவனுது நாற்பது நான் ஏதாழுகை ஏற்றுக் கொள்ளப்பட மாட்டாது (முல்லிடம்).

மேலும் எவன் தனக்கு மறைமுகமான விடயங்கள் தெரியும் என வாதிடுகின்றானோ, அவன் வைத்ததானின் தோழர்களில் உள்ளவனாவான். எனவே கராமத்துக்கள் எனும் போது, அல்லாஹ் வின் நல்லடியார்கள் தமது துஆவின் மூலமோ, அல்லது நற்கிரியைகள் மூலமோ, ஏற்படுத்தும் சில அதிசயங்களாகும். எப்படியிருப்பினும் அவைகள் அவர்களின் சொந்த முயற்சிகளினால், ஏற்படுகின்ற தெனை நாம் நினைத்து விடக்கூடாது. அவ்வாரான அதிசயங்கள் அவர்களால் நிகழ்ந்த போதிலும், தான் ஒரு அல்லாஹ் வின் நல்லடியானென்று மனிதர்களுக்கு மத்தியில் தமிப்பட்டமடித்துக் கொண்டிருக்கவும் மாட்டார்கள்.

மேற்கூறப்பட்டவாறு தனக்கு மறைவான விடயங்கள் தெரியுமென கூறும் வலிமார்களை நாம் நம்பினால், குறி சொல்பவர்களை நம்பியவர்களைப் போன்றவராவோம். அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். சந்த உண்மையான ஒரு வார்த்தையுடன், நூறு யாய்களை யும் சேர்த்து சொல்கின்றார்கள் (இறீஸ்). மேலும் சில சந்தர்ப்பங்களில் அல்லாஹ் தனது நல்லடியார்களை கண்ணியம், அதிசயங்கள் போன்றவைகளைக் கொடுத்து, அவைகளில்

அவர்கள் எவ்வாறு நடந்து கொள்கின்றார்கள் என்பதனை சோதிப்பதுண்டு.

## துற்நுறி பார்த்துல்.

துற்குறி பார்ப்பதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அவர்களுடைய துற்சகுனமெல்லாம் அல்லாஹ்விடமிருந்தே (வந்து) உள்ளது என்பதைத் தெரிந்து கொள்ளுங்கள். எனினும் அவர்களில் வரும்பாலோர், தீதனை அறிந்து கொள்வதில்லை(7.131). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். ஏதாற்று நோய், பறவைகள், சூந்தையின் அவற்ற், சபர்மாதம் போன்றவைகளைக் கொண்டு துற்சகுனம் யார்ப்பது, இல்லாத தில் உள்ளதையெல்ல (புகாரி.முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஏதாற்று நோய், பறவைகளைக் கொண்டு துற்சகுனம் பார்த்தல் போன்றவைகள், இல்லாததில் உள்ளதையெல்ல. என்றாலும் (ப.:லை) நான் விரும்புகின்றேன் என்றார்கள். அதற்கு அங்கிருந்த நமித்தோழர்கள், (ப.:ல்) என்றால் என்வெவைந்து கேட்டார்கள். அதற்கு நமியவர்கள், சிறந்த வார்த்தை என்றார்கள் (புகாரி. முஸ்லிம்).

மேலும் உக்பத்துப்பனு ஆமிர் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக் கின்றார்கள். துற்சகுனத்தைப் பற்றி நமியவர்களிடம் வினவப் பட்டது. அதற்கவர்கள் நீ சிறந்ததோர் வார்த்தையை கூறிக் கொள்வதுதான் மிகவும் சிறந்தது. ஒரு முஸ்லிமை நீ தட்டிக்கழிக்க வேண்டாம். உங்களில் ஒருவர், தான் வெறுக்கும் ஒரு விடயத்தைக் கண்டால், அவர் தீதறவா நல்லவைகளை கொண்டு வருவதும், கொட்டவைகளை கடுப்பதும் நீதான். எந்த அசைவும், சக்கியும் உள்ளதைக் கொண்டுதான் நடை வழகின்றது. எனக்கூறிக் கொள்ளப்படும் எவ்றார்கள் (அழுதாவுஷ்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். துற்சகுனம் தீவையிலுள்ளதாகும். துற்சகுனம் தீவையிலுள்ளதாகும். நம்மில் ஒருவர் அதனால் மிழக்கப்பட்டால், அதனை அல்லாஹ்விடம் ஒப்படைப்பது கொண்டு நீங்கிவிடுகின்றது (அழுதாவுஷ்.திர்மிதி).

மேலும் கூறுகின்றார்கள். துற்சுகுவம் யானா தனது தேவையை நிறைவேற்ற விடாமல் தடுத்துவிடுகின்றதோ, அவர் அல்லாஹ் வுக்கு கிணை கற்றிக்கு விட்டார். அதற்கு நிகித்தோழுர்கள் அவ்வாறு நடந்து விட்டால், அதற்குரிய பரிகாரம் யாதென வினவியார்கள்?. அதற்கு நியியவர்கள், தீரவா! நல்லவைகள் உன்னைக் கொண்டு தான் நடைபொறுகின்றன. துற்சுகுவமும் உன்னைக் கொண்டுதான் நடைபொறுகின்றது. உன்னைத் தவிர வேறு நாயன் தீவிலை. எனக் கூறிக் கொன்வதாகும் என்றார்கள் (அழற்மத்). வேறொரு அறி விப்பில், உது வேதவையை நிறைவேற்றவோ, தட்டுக் கழிக்கச் செய்வதோ தான், துற்சுகுவம் என்றார்கள் (அழற்மத்).

## தொற்று நோய்.

இமாம் பைஹுகி, இப்னு சலாஹ், இப்னு கையூம், இப்னு ரஜப், இப்னு முபலிஹ், போன்ற மார்க்க அறிஞர்கள், (தொற்று நோய் இல்லை) என்ற நபிவாக்கியத் திற்கு விளக்கமளிக்கையில், மேற்கூறப்பட்ட வாக்கியம் அன்றைய அறியாகுமைக்கால மக்களது எண்ணைத்திலிருந்த தவாறு, அல்லாஹ் வின் ஏற்பாடின்றி, தானாகவே அது மற்ற மனிதனை தொற்றிக் கொள்கின்றதென்ற கருத்தைத்தான் மறுத்துரைக்கின்றது என கூறியிருக்கின்றார்கள். இவர்களது கருத்திலிருந்து விளங்குவது யாதெனில், தீங்குகளும் அல்லாஹ் வின் ஏற்பாட்டிலுள்ளவை யென ஒருவன் நம்பி, அதிலிருந்து தன்னைப் பாதுகாத்துக் கொள்ள எந்த நடவடிக்கைகளிலும் ஈடுபடலாம். எனவே காலரா நோய் பரவியிருக்கும் ஊர்களுக்குச் செல்லாதிருத்தல், அவ்வாறு காலரா பிடித்தவர்கள் அவ்வாறு விட்டும் வெளியூர்களுக்குச் செல்லாதிருத்தல், வெண்குஷ்டம் பிடித்தவர்களை விட்டும் தூரமாகியிருத்தல் போன்ற முன்னேற்பாடுகளில் ஈடுபடுவதில் எத்தவறும் இல்லை. ஏனெனில் அனைத்து காரணிகளையும் படைத்தவன் அந்த அல்லாஹ் ஒருவன் தான்.

மேலும் அல்லாஹ்வின் ஏற்பாட்டினடிப்படையிலே தான், அனைத்தும் நடக்கின்றதென்ற உறுதியுடன், அவைகள் தன்னை தொற்றிக் கொள்ளும் என்ற அச்ச மற்ற சிலர், பொது நன்மையைக் கருதி மேற்கூறப்பட்ட நோயுள்ளவர்களுடன் சேர்ந்திருக்க வேண்டிய கட்டாயம் ஏற்பட்டால், அவ்வாறு சேர்ந்திருக்கலாம். அதற்கோர் எடுத்துக் காட்டாக பின்வரும் சம்பவத்தை எடுத்துக் கொள்ளலாம். ஒரு முறை நவி (ஸல்) அவர்கள் வென்குஷ்டம் யிழுத்து ஒருவறுத்தை கையையிழுத்து நனது சாப்பாட்டுத் தட்டில் உட்கார வைத்து, அல்லாஹ்வின் பெய்தரச் சொல்லி, அவளிலே நம்பிக்கையும், தவக்குலும் வைத்தவனாக சாப்பிடுவாயாக! என பணித்தார்கள் (அழுதாவுத்.திரிஸிதி).

### பறவைகளுக்கொண்டு நூர்ச்சுங்கம் பார்த்துல்.

அதாவது காக்கை, ஆந்தை போன்ற பறவைகளையும், அவைகளது சப்தங்களையும் கொண்டு துந்சகுனம் பார்ப்பதாகும். இப்பனுல் அ.ராபி என்பவர் கூறும் போது, பின்வருமாறு கூறுகின்றார். முன்னைய அறியாமைக்கால மக்களது வீட்டில் அப்பறவைகள் வந்து நின்று விட்டால், தானோ, அல்லது தனது குடும்பத்திலுள்ளவர்களில் ஒருவரோ மரணிப்பதற்குரிய அறிகுறியாகக் கருதுவார்கள். இல்லாம் வந்ததன் பின் அம்முடப்பழக்க வழக்கங்களை நிராகரித்து, அவ்வாறானவைகளில் ஈடுபடுவது இணையிலுள்ளவை எனவும் தெளிவு படுத்தியது.

### நட்சத்திரங்களுக்கொண்டு மறை நீடுதுல், ஓப்பாரி வைத்துல், குலப் பெருமை பேசுதுல். ஒரு வர்க்கத்தினார் கீழிவுபடுத்துல்.

ஸைதுப்னு காலித் (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். ஹத்தியாவில் மறை வய்த ஓர் கிரவில், நவியவர்கள் காற்றுத் தோழுகையை நடத்தி விட்டு, மனிதர்களின் சுக்கம் திடும்பி, உங்கள் கிரைவன் என்ன கூறுகின்றான் தெரியுமா?

என விவெனார்கள். அதற்கு நமித்தோழர்கள், அல்லாற்றும் அவனது தூதுருமை மிக அறிந்தவர்கள் என்றனர். அதற்கு நபிய வர்கள் பிள்வருமாறு கூறினார்கள். எனது அழயார்கள் கீன்று என்னை விகவாசித்தவர்களாகவும், நிராகரித்தவர்களுமாக காலையில் எழுந்திருக்கின்றனர். யார் அல்லாற்றின் அருளால் மழை பொழிந்திருக்கின்றதென கூறுகின்றானோ, அவன் என்னை விகவாசித்து கோல்க்களை நிராகரித்து விட்டான். யார் கோல்களின் ழிலம் மழை பொழிந்திருக்கின்றதென கூறுகின்றானோ, அவன் என்னை நிராகரித்து கோல்க்களை விகவாசித்து விட்டான் எனக் கூறுகின்றான் என்றார்கள் (புகாரி.முஸ்லிம்).

கோல்களைக் கொண்டு மழை தேடுவதென்பது, கோல்களின் மூலம் தான், மழை பொழிகின்றதென்று கூறுவதைக் குறிக்கும். மேலும் கோல்கள் என்பது சந்திரனின் தங்குமிடங்களாகும். சந்திரனுக்கு மொத்த மாக 28 தங்குமிடங்கள் இருக்கின்றன. ஒவ்வொரு இரவிலும் ஒவ்வொரு இடத்தில் அது தங்கிச் செல்கின்றது. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். சந்திரனுக்கு நாம் உல தங்குமிடங்களை ஏற்படுத்தியிருக்கின்றோம் (36. 39). மேலும் ஒவ்வொரு பதிமூன்றாம் இரவின், பஜ்ர் உதயத்துடன், மேற்குப்பகுதியில் ஒரு தரிப்பிடம் விழுந்து, கிழக்குப் பகுதியில் ஒன்று உதிக்கும். அதனால்தான், மழை பொழிகின்றதென அன்றைய அறியாமைக்கால மக்கள் கூறி வந்தனர்.

மேலும் நபி (ஸல) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். இவ்வாறிவ்வாறான கோல்கள் ழிலம் தான், மழை பொழிந்ததெனக் கூறி, நீங்கள் உங்கள் ரிஸ்க்குக்குரிய நன்றியை பொய்யான முறையில், அல்லாற்றுவுக்கு ஏற்றிவிக்கின்றீர்கள் (அறுமத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். அறியாமைக்கால மக்களிடத்திலிருந்த நான்கு விடையங்கள், எனது சமுதாயத்தவர்களிடமிருந்து கொண்டிருக்கின்றன, அவர்கள் அதனை விடவே மா-

பார்கள். அவைகள், குல்ப்பஞ்சம் பேசுதல், சந்ததியை தீவிப்படுத்தல், கோல்களைக் கொண்டு மழை தேடல், ஓப்பாரி வைத்தல் போன்றவையாகும் எனக் கூறிவிட்டு, ஓப்பாரி வைப்ப வள் தனது மருந்துக்கு முன், பாவமன்னிஸ்டுக் கோரவில் வையாயின், மறுமையில் (தார்) போன்ற கறுப்பினாலான ஆடையும், காயங்களிலிருந்து வளையாகும் சீலகளினாலான ஆடையும் அனிவிக்கப்படும் (முஸ்லிம்).

### காலத்தைத் தூற்றுதல்.

காலத்தைத் தூற்றுவதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுவதாக நபி (ஸல்) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நானே காலமாயிருக்கும் போது, அதனை ஆதமின் மகன் தூற்றி, என்கை துஷ்டியுத்துகின்றான். என்னிடத்தில் தான் அதனது நிர்வாகமே இருந்து கொண்டிருக்கின்றது, நான் தான் அதனது கிருவையும், உக்கையும் மாற்றியமைக்கின்றேன் (துகாரி, முஸ்லிம், அழகாவுத், நஸீ' ). வேறொரு அறிவிப்பில், நானே காலமாயிருக்கும் போது, அதனை நீங்கள் தூற்றாதீர்கள் (ஹதீல்). என்றும், மற்றுமொரு அறிவிப்பில், மனிதர்களே! காலத்துக்கு ஏற்பட்ட நாசமே என்று அதனை தூற்றாதீர்கள். ஏனெனில் காலம், எனது கையில்தான் இருந்து கொண்டிருக்கின்றது. நான் தான் கிருவையும், உக்கையும், மாற்றியமைக்கின்றேன். நான் விரும்பினால் அவ்விழங்கையும் கைப் பற்றிக் கொள்வேன் எனக் கூறுகின்றான் (ஹதீல்).

மேற்கூறப்பட்ட நபிவாக்கின் கருத்தாவது, அன்றைய மனிதர்கள் தங்களுக்கு ஏதாவது துன்பங்கள் ஏற்படுமிடத்து, காலத்தின் மூலம் தான், அவை ஏற்படுகின்ற தெனைக் கருதி, அதனை தூற்றக் கூடியவர்களாக இருந்தார்கள். எனவே காலத்தைத் தூற்றுவதின் மூலம் அதனை இயக்கிக் கொண்டிருப்பவனான அல்லாஹ்வையே, தூற்றுவதாக அமைந்து விடுகின்றது. இதனால் தான் அவ்வாறு காலத்தைத் தூற்ற வேண்டாம் என தடை விதிக்கப்பட்டுள்ளது.

அதே போன்று காற்றை தூற்றுவதும், காலத்தை தூற்றுவதைப் போன்றே கருதப்படும். காற்றைத் தூற்றுவதனையிட்டு, நுபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் காற்றைத் தூற்றாதீர்கள். காற்றின் ழலம் நீங்கள் வெறுக்கும் ஒன்றைப் பற்றுக் கொண்டால், நீங்கள் பின் வருமாறு கூறிக் கொள்ளுங்கள். இதைவா! இக்காற்றில் நல்ல தையும், அதன் ழலம் ஏற்படும் நலவையும், நீ எதைக் கொண்டு அதனை ஏவினாயோ, அதன் நலவையும் உன்னிடம் கேட்கின்றேன். இக்காற்றின் தீங்கையும், அதிலிருக்கும் தீங்கையும், நீ எதைக் கொண்டு அதனை ஏவினாயோ, அதன் தீங்கையும் விட்டு உன்னிடம் பாதுகாப்புத் தேடுகின்றேன் என கூறிக் கொள்ளுங்கள் என்றார்கள் (மிர்மிதி). இதே போன்று குடு, குளிர், போன்றவைகளையும், ஏற்படுத்துபவன் அல்லாஹ் என்பதையுணர்ந்து, அவனிடத்தில் அவைகளினால் ஏற்படும் நன்மையை கேட்டு, அவைகளிலுள்ள தீங்கை விட்டும், நாம் பாதுகாப்புத் தேடிக் கொள்ள வேண்டும்.

### **கத்ர், மற்றும் ஸமானிக் வளரவினக்களைம்.**

கத்ர் என்றால், அல்லாஹ் ஒரு பொருளை நிர்ணயிப்பதைக் குறிக்கும். அதனைப்பற்றி அல்லாஹ் கூறும் போது, பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நிச்சயமாக நாம் ஒவ்வொரு பொருளையும், (நிர்ணயிக்கப்பட்ட) ஈளவின் மத்தேய உடைத்திருக்கின்றோம் (54.49). மேலும் இப்னு உமர் (ரலி) அவர்கள் அறி விக்கின்றார்கள். உமரின் மகறுடைய உயிர், எவன் கைவசம் திருக்கின்றதோ அவன் மீது சுத்தியமாக, ஒருவளிடம் உணர்த் தலையளவு தங்கம் கிருந்து, அதை அல்லாஹ் வின் பாதையில் செலவு செய்தாலும் கூட, அல்லாஹ் நிர்ணயித்தவைகளை (கத்ரை)க் கொண்டு விகுவாசிக்கின்ற வரை, அதனை அல்லாஹ் ஏற்றுக் கொள்ளமாட்டான். அதற்குச் சான்றாக பின்வரும் நமி மொழியை கூறுகின்றார்கள். நமி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். அல்

லாற்றவையும், அவனது மலக்குத்தனையும், அவனது வேதங்களையும், அவனது தூதர்களையும், மறுமை நாளையும், நல்லவை கெட்டவை அனைத்தும், அவனது நிர்ணயத்தி(கத்ரி) எழப்பையில் தான் நடக்கின் றத்தை விகவாசிப்பதைத்தான் சமான் எனப்படும் என்றார்கள் (முஸ்லிம்).

மேலும் உப்பாதத் இப்பு ஸாமித் (ரவி) அவர்கள், தனது மக்களைப்பார்த்து, மகனே! உங்கு ஏற்படும் நலவு உங்களை தவறிதிழுக்கச் செய்யவோ, உங்கு ஏற்படும் தவறு உங்களை சீர்தி ஞுத்தவோ அல்ல என்பதனை அறிந்து கொள்ளும் வரை, நீ சமானின் உண்மையான குவையை வெற்றுக்கொள்ள மாட்டாய் எனக் கூறி விட்டு, நவி (ஸல்) அவர்கள் பின்வறையாறு கூறுவதாகக் கூறுகின் றார்கள். அல்லாஹ் (உலகைப் படைக்க முன்) முதலாவதாக எழுது கோவைப் படைத்து எழுதுமாறு பணித்த போது, அதற்கு நான் என்ன எழுத வேண்டுமென விடோ எழுப்பியது. அதற்கு அல்லாஹ், மறுமை நிகழும் வரைக்குழும்ப்டான் அனைத்தினது நிர்ணயத்தை (கத்ரை) யும் எழுதுவாயாக எனப் பணித்தான். மகனே! மேலும் நவி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின் றார்கள். யாராயிறும் தீவ்வாறு நிர்ணயிக் கர்ப்பதை (கத்ரை) விகவாசிக்காதவனாக, மரணித்தால், அவன் என்கைச் சார்ந்தவன் அல்ல (ஷாத்ஸ்). வேறொரு அறிவிப்பில், முதலாவதாக அல்லாஹ் எழுது கோவைப் படைத்து, எழுதுமாறு பணித்தான். உடனே மறுமை நான் வரைக்குழும்ப்டான், அனைத்து நிகழ்வுகளையும் எழுதி முடித்தது (அறம்பத்).

**கந்தை பொருந்திக் கொள்வதுவின் சிறப்பும், கந்தையிட்டு கோபமணடவதுவின் விளைவும்.**

அல்லாஹ் நிர்ணயித்தவைகளை பொருந்திக் கொள்வதின் சிறப்பையும், அதனையிட்டு கோபமணடவதின் விளைவையும் விளக்கும் போது நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். பெரும் நன்மைகள் பெறிய சௌதனைகளுக்கே உரியன். அல்லாஹ் ஒரு கூட்டத்தினரை விரும்பி விட்டா

வென்றால் அவர்களை அவன் சோதனைக்குற்படுத்துகின்றான். யார் அதை பொருந்திக் கொள்கின்றானோ, அவனுக்கு அல்லாற்றின் பொருந்தமும், யார் அதனையிட்டு கோபம்படுகின்றானோ, அவனுக்கு அல்லாற்றின் கோபமும் கிடைக்கின்றது(திர்மிதி). மேலும் வெள் அல்லாற்றவை விகுவாசிக்கின்றாரோ, அவனுடைய தீயத்திற்கு அவன் வழிகாட்டுகின்றான் (64. 11). என்ற இறைவசனத்துக்கு, அல்கமா (ரலி) அவர்கள் விளக்கமளிக்கும் போது, பின் வருமாறு கூறுகின்றார்கள். யேற்கூறுப்பட்ட வசனத்தில் கூறப்பட்டவன் எப்படியானவனைன்றால், அவனுக்கு துன் பங்கள் ஏற்படு மிடத்து, அதை அல்லாற்றின் புறத்திலிருந்து வந்தவையை ஏற்று, அதைவெ பொருந்திக் கொள்பவனாகும் என்றார்கள். மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். ஒஞ் சந்ததியினரிலுள்ள வரை, விபச்சாரத்தின் மூலம் உருவானவர் எனக் கூறுபவனும், மையிழ்தின் மீது ஒப்பாரி வைர்பவனுமாகிய தீடு குறப்பினரும் தீற்றநியாகரிப்பானர்களாகும் (முஸ்லிம்).

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். துன்பங்களின் போது, கன்னத்திலே அதித்துக் கொள்பவர்களும், தனது சட்டைப் பையை கிழித்துக் கொள்பவர்களும், அறியாமைக்காலத்து மக்களது வார்த்தைகளைக் கொண்டு ஒப்பாரி வைப்பவனும் மெல்லிலுள்ளவைவல்ல. (முஸ்லிம்,திர்மிதி) மேலும் கூறுகின்றார்கள். அல்லாற் தாத்தியானுக்கு நல்வை நாடுனால், அவனுக்குரிய தன்ட்டவையை உக்கிலேயே கொடுத்து விடுகின்றான். மேலும் ஒருவனுக்கு தீங்கை நாடுவிட்டால், மறுமையில் தன்டிப்பதற்காக அதைவை மறுமை வரை கடுத்து வைக்கின்றான் (திர்மிதி,ஞாகிம்).

## தீடுக்கப்பட்ட துநாவு.

தடுக்கப்பட்ட ஆதரைவையிட்டு அல்லாறும் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நம்மிடம் ஏதும் அதிகாரம் கிருந்திருந்தால், கீங்கு வந்து (கீவ்வாறு) நாம் கொல்லப்பட்டிருக்க மாட்டோம் என்ற கூறி வார்கள் (2. 154). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள்.

கள். உங்கு பிரயோஜனமளிக்கும் விடயங்களில் நீ கவனம் செலுத்தி, அதிலே அல்லாற்றின் உதவியையும் தேடுக்கொன். அதனை முடியாதென்று விட்டுவிடாதே. உங்கு ஏதாவது நேர்ந்து விட்டால், நான் இவ்வாறு செய்திருந்தால் கிழு நடந்திருக்காதே எனக்கூறாதே. மாற்றமாக அல்லாற் நிர்ணயித்திருக்கின்றான், அவன் நாடியதை செய்து விட்டான் என்று கூறுவாயாக! ஏனையில் கீப்பட நடந்திருந்தால் என்ற வாசகம் ஒழுத்தாறுடைய செயல் களிலுள்ளதாகும் (புகாரி).

மேற்கூறப்பட்ட வசனம், முடிந்து போனவொன்றை நினைத்துக் கூறுவனையே குறிக்கின்றது. இதை மீண்டும் மீண்டும் நினைத்து மனவருத்தப்படுவதில் எவ்விதப்பலனுமில்லை. மாற்றமாக ஒருசட்டத்தை தெளிவுபடுத்துவதற்காகவோ, அல்லது நன்மை செய்ய ஆதரவு வைத்தோ கூறுவதில் தவறேதுமில்லை. அதற்குதாரணமாக, நுபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நான் ஒரு விடயத்தை செய்ய முறைந்து விட்டால், அதிலே மின் வாங்க மாட்டேன். நான் ஓஜ்ஜூக்கு சூப்பானியை எடுத்துச் சென்ற போது, அவர்கள் (மக்கா குறைஷிகள்) என்னை கடுத்து விட, உடனே அக்கடமையை உழறா வாக மாற்றிக் கொண்டேன் என்றார்கள் (ஒழில்).

### பண்டப்பினங்களுக்குப் பயப்படுதல்.

அல்லாற்றின் விரோதியான ஒழுத்தானுக்குப் பயப்படுவதையிட்டு அல்லாற் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். கிழு ஒரு ஒழுத்தான் தான், அவன் தன் நன்பர்களைப் பற்றி (அவர்கள் பலசாலிகள், கடுமையானவர்கள் என உங்களைப்) பயமுறுத்துகிறான். ஆகவே நீங்கள் (உன்மை) விகவாசிகளாக இருந்தால், அவர்களுக்குப் பயப்பட வேண்டாம் எனக்கே பயப்படுக்கள் (3.175). மேலும் கூறுகின்றான். அல்லாற்வுடைய மானிகைகளை பரிபாலனம் செய்திறவரெல்லாம், அல்லாற்வையும், கிழுதிநானையும் விகவாசிக்கு, ஏதாழுதகமையும் நிறைவேற்றி, வகூற்றும்

கொடுத்து அல்லாற்றவையன்றி மற்றவருக்கும் பயம்பாஸலும் திருக்கின்றவர்கள் நாம் (9. 18). மேலும் கூறுகின்றான். தீங்கும் மனி நர்களில், அல்லாற்றவை நாங்கள் விகுவாசம் கொண்டுள்ளோம் என்று கூறுகின்ற சிலர் திருக்கின்றனர். ஆகவே அவர்கள் அல்லாற்வுடைய வழியில் துன்புறுத்தப்பட்டால், மனிதர்களால் ஏதுமுடும் (அத்துன்பத்தை அல்லாற்வுடைய வேதனையைப் போலாக்கி உங்களிடமிருந்து விலகி)க் கொள்கின்றனர் (29. 10).

மேலும் நாபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். யார் மனிதர்களின் வெறுப்பின் மூலம், அல்லாற்வின் பொருத்தத்தை தேடுகின்றானோ, அவரை அல்லாற்வும் பொருந்தி, மனிதர்களை யும் அவரை பொருந்திக் கொள்ளச் செய்தின்றான். மேலும் யார் அல்லாற்வுடைய வெறுப்பின் மூலம், மனிதர்களின் பொருத்தத்தை தேடுகின்றானோ, அவரை அல்லாற்வும் வெறுத்து, மனிதர்களை யும் அவரை வெறுக்கச் செய்தின்றான் (இப்புறவிஸ்யான்). எனவே மேற்கூறப்பட்டவாறு நாம் அல்லாற்வுக்கு மாத்திரமே பயப்படவேண்டும் என்பதனை மேற்கூறப்பட்ட திருவசனங்களும், நாபி மொழிகளும் தெளிவுபடுத்துகின்றன. அதற்கு மாற்றமாக அவனால் படைக்கப்பட்ட சாதாரண மனிதனுக்குப் பயப்படுவது, தடுக்கப்பட்டவைகளிலுள்ளதாகும். ஆனால் மனிதனுக்கு இயற்கையிலே உள்ள முறையில், அநியாயக்காரன், பாம்பு, சிங்கம் போன்றவைகளுக்கு பயப்படுவதில் தவறேதுமில்லை.

## தாநு செயலின் மூலம் உலகை எநிர்பார்த்துல்.

ஒருவன் நந்திரியைகளில் ஈடுபட்டு, அதன் மூலம் அல்லாற்வின் பொருத்தத்தை எதிர்பார்க்காது, அவனால் படைக்கப்பட்டவர்களினால் கூறப்படும் புகழ்ச்சியை எதிர்பார்ப்பதனையிட்டு, அல்லாற் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அவர்கள் கீவுலக வாழ்வையும், அதன் அலங்காரத்தையும் நாடு அவர்களாக திருக்கின்றார்களோ, அவர்கள் செயல் (கணுக்குறிய வலன்) களை கீவுலகத் திலேயே நாம் பூரணமாக அவர்களுக்கு

நிறைவு செய்வோம். அவர்களோ அதில் குறைவு செய்யப்பட மாட்டார்கள். தீந்தகையோர் தாம் அவர்களுக்கு மறுமையில் (நூகு) நெருப்புத் தலை (வேறுன்றும்) கீல்லை. அவர்கள் சு(வ்வுகத்) தில் செய்தவை அழிந்தும் விட்டன. அவர்கள் செய்து கொண்டிருந்த தலை ஸீனான்வையேயாகும் (11.15-16). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். ஒரு தீவாருக்கும், நிர்ணயத்துக்கும், ஒரு தூதடக்கும், உனவுக்கும் அதையாயிருப்பவன் நாசமாகிப் போவானாக!. அதைகளை அவனுக்குக் கொடுத்தால் யாருந்திக் கொள்வான், கொடுத்தாவிடில் கோபம்படுவான், அவன் அதில் நாச மடைந்து, நஷ்டவாயியாகவும் தூகிவிடுவானாக!, அவனது உடம்பில் ஓர் முன் தூத்து விட்டாலும் அதனை வெளியாக்குவதற்குரிய வெறுவேயும் அவன் பெற்றுக் கொள்ள மாட்டான். அல்லாறு வின் பாதையில் போரிட தலை விரிகோவமாக தனது கால்களில் பழுதி பழங்க நிலையில் தனது குதிரையின் கடிவானத்தை பிழக்கவ வாக செல்லும் ஒருவனுக்கு அல்லாறுவின் குபசோபனம் உட்டாவ நாக. அப்போரானிகளை பாதுகாக்க வேண்டிய நிலையேற்றப்படால், அவர்களைப் பாதுகாப்பான், அவர்களது கால்நடைகளை வழி நடத்திச் செல்ல வேண்டிய நிலையேற்றப்படால், அதைகளை வழி நடத்திச் செல்வான், அவன் அழுமதி கேட்டால் அதற்கு அழுமதி வழங்கப்பட்டாது, அவன் பரிந்து பேச வேண்டுள்ளால் பரிந்து பேசப்படவும் மாட்டாது(புகாரி).

**அல்லாஹ் வினது பெயர்களைல்லாததுடன் அடிமை எனும் வாசகத்தை இணைப்பதையிட்டு, அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அவ்விருவருக்கும் நல்ல (சந்ததி யான)தை அவன் கொடுத்த போது, அவர்களுக்கு அவன் கொடுத்த வற்றில் அவ்விருவரும் தீவையார்களை தூக்கினார்கள் (7.190).**

எனவே அப்துல் முத்தலிப் தவிர்ந்த, அப்துல் உமர், அப்

துல் க.பா, அப்துன் நபி போன்ற பெயர்களை குட்டுவது தடுக்கப்பட்டவையாகும் என மார்க்க அறிஞர்கள் கூறியிருப்பதை இப்னு ஹஸ்ம் அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். அப்துல் முத்தலிப் என்பவருக்கு மாத்திரம் அப்பெயரை அனுமதித்ததின் காரணமாக, அவர் அன்றைய மக்களில் வயதில் முத்தவராகவும், அம்மக்களால் பெரிதும் மதிக்கப்படுபவராகவும், மக்காவில் வசித்து வந்த குறைவிகள் அனைவரும், அவரது அடிமைகள் என்று கூறிக் கொள்வதில் பெருமை கொள்பவர்களாகவும் இருந்ததனால் தான் எனக் கூறுகின்றனர்.

## 2. யிருள்ளனவுகளை வகுரதுல்.

அல்லாஹ் கூறுகின்றான். மேலும் அவர்கள் (தம் சமூகத் தாரிடம்) உங்களுடைய (வனக்கத்திற்குரிய) ஏத்யங்களை நிச்சயமாக நீங்கள் விட்டுவிடாதீர்கள். வத்து, ஸ்வாட், எகாஸ், யஷக், நஸ்ர் (ஈகிய விக்கிரகங்) களையும் நிச்சயமாக நீங்கள் விட்டுவிடாதீர்கள் என்றும் கூறினோம் (71. 23). மேற்படி திருவச நைத்திற்கு விளக்கவுரை கூறும் போது, இப்னு அப்பாஸ் (ரலி) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். மேற்கூறப்பட்ட வெயர்கள் அனைத்தும், நூற்று (அலை) அவர்களின் காலத்தில் வாழ்ந்த நல்லத்தியார்களின் வெயர்களாகும். அவர்கள் மரணித்திரின், அச் சமுதாயத்து மக்களிடம் ஒத்தான் சென்று, அவர்கள் இருந்து கொண்டிருந்த திடங்களில், அவர்களின் ஞாயகார்த்தச் சிவியமாக, சிலவகளைச் செய்து அதற்கு அவர்களின் வெயர்களைச் சூட்டும்படிக் கொடுவது, அவர்களும் அவ்வாறே செய்தார்கள். என்றாலும் அவர்கள் அதனை வனங்கத் தலைப்படவில்லை. சிறிது காலத்துக்கும்பின் அச் சமுதாயம் அழிந்து, புதியதோர் சமுதாயம் தோன்றிய போது, அதைப்பற்றிய அறிவும் அவர்களிடம் கிள்ளாத்தினால், அவர்கள் அவைகளை வனங்க முற்பட்டார்கள் (புகாரி).

வேறொருவர் அறிவிக்கும் போது, பின்வருமாறு கூறுகின்றார். மேற்கூறப்பட்ட வெயர்களையுடையவர்கள் மரணித்த

இன் அவர்களின் கப்புகளில் இவர்கள் சென்று உட்கார்ந்து, மின் அவர்களுக்குச் சிலை செய்து, சில காலம் சென்றதன் மீண் இவர்கள் அவர்களை வணங்க ஆரம்பித்தார்கள். மேலும் உருவங்கள் சிறியதாகவோ, பெரியதாகவோ, எவ்வாறிருந்த போதிலும் உயிருள்ளவைகளை வரைவது ஹராமாகும் என்பதனை பின்வரும் நபி மொழிகள் தெளிவுபடுத்துகின்றன. நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். உருவர்ப்பு வரைவர்கள் அவர்களும் நாகத்தையே சென்றதைவார்கள். மின்டு அவர்கள் வரைந்த ஒவ்வொரு உருவாக்கும் உயிர் கொடுக்கப்பட்டு, அதன் மூலம் அவர்களை நாகிலே வேதனை செய்யப்படும் (துகாரி, முஸ்லிம்).

மேலும் கூறுகின்றார்கள். உலகிலே உருவம் வரைந்தவர்களுக்கு, மறுதமயில் அவ்வருவங்களைக் கொடுத்து, அவைகளுக்கு உயிர் கொடுக்கும்படி காட்டனயிரப்படும். ஆனால் அவர்களோ அதனை செய்ய முழுமாற்றவாய்த் துவிபுறுத்தப்படுவார்கள் (துகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் அல்லாஹ் கூறியதை நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு அறிவிக்கின்றார்கள். நான் நடைத்தப்பட்ட போன்று படித்து முற்படேவைகள் போன்ற அநியாயக்காரர்கள் தீருக்கின்றான்? அவறுக்கு முழுமொன்றால், ஒரு கடுகு மனி வைப்போ, அல்லது ஒரு வீத்தையோ. அல்லது ஒரு கோதுமை மனி வைப்போ நடைத்தப்பட்டார்க்கட்டும் (துகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மறுதமயில் கடுமையாக வேதனை செய்யப்படுவார்களுமில், அல்லாஹ் வின் படித்தப்பட்ட போன்ற நடைத்தப்படுவார்களோயாகும் (துகாரி, முஸ்லிம்)

மேலும் அபுல் ஹய்யாஜ் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். அவி (ரவி) அவர்கள் என்னை ஒரு விடையாக அனுப்பும் போது, மின் வஞ்சலாறு கூறியதுமினார்கள். அறிந்து கொள். நான் (ஸல்) அவர்கள் எங்கு ஏதனைக்கூறி அனுப்பினார்களோ, அதனைவோ உக்கும் கூறி அனுப்பின் தேன். எவ்வே நீ காணும் எந்தவொரு உருவாக்கையும் அழிக்காமல் விட்டு விடாதே, மேலும்

உயர்த்தப்பட்டிருக்கும் எக்கர்தறும் தறையட்டாக்காமலும் விட்டு விடாதே(முஸ்லிம்). அதே போன்று தான் சினிமா, தொலைக்காட்சி போன்றவைகளில் எச்சரிக்கையாக இருந்துகொள்ள வேண்டும். ஏனெனில் அவைகளில்தான், தனது ஏகத்துவக் கொள்கையையே நாசமாக்கி விடும் நடனம், இன்னிசைப் பாடல், வீணை, ஆண் பெண் கலப்பு, திறந்த மேணியுடன் காட்சியளித்தல், காபிர்களுக்கு ஒப்பாகுதல் போன்ற அனைத்து தீயவிடயங்களும், அதன் மூலம் நிகழ்வதுடன், வரைவதற்கே தடுக்கப்பட்ட உருவங்களை நடனமாடவும், பேசவும் இயக்கப்படுகின்றது.

எனவே இஸ்லாமியர்களாகிய நாம், அவைகளையும் ஏனைய உருவப்படங்களையும் பார்க்காமலும், தனது குடும்பம், பிள்ளைகள் போன்றோர் பார்ப்பதற்கோ, அல்லது அதனை வீட்டினுள் அனுமதிப்பதற்கோ இடங் கொடாமலும் நடந்து கொள்ள வேண்டும். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள் எந்த வீட்டில் நாயும், உருவர்யாங்களும் இருக்கின்றதோ, அவ்வீட்டுக்குள் மலக்குமார்கள் நுழையாட்டார்கள் (முஸ்லிம்). மேலும் ஜிப்ரயீல் (அலை) அவர்கள், நபி (ஸல்) அவர்களிடம் வந்து வின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நாம் நாயும், உருவர்யாயும் உள்ள வீட்டினுள் நுழையாட்ட போம் (ஏகாரி).

**நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு உதவி செய்து பாருகாப்பது, தவ் வீர்ணதுப் பாருகாப்பதைப் போன்றதானும்.**

அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் ஒருவரை எல்லை மீறியில் குற்றவதை எச்சரிக்கின்றேன். உங்களுக்கு முன்னும்படான சமீகம் எல்லை மீறி குற்றத்தால் தான் அழிக்கப்பட்டார்கள் (அறங்கம், திரிமிதி, கிர்ருமாஜேஷன்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மர்யாதைய மகன் ச்சாகவுகிரிவ்தவர்கள், (அல்லாஹ் வின் ஸ்தானத்திற்கு) உயர்த்தியது போன்ற என்றையும் நீங்கள் உயர்த்திவிடாதீர்கள். தூஙால் என்னை அல்லாஹ் வின் அடிமையைன்றும் தூதவரன்றுமே கூறுங்

கள் (புகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் அப்துல்லாஷ் பின் ஒகீர் என்பவர், பழுதுமிர் என்ற கூட்டுத்தினருடன் நமி (ஸல்) அவர்களிடம் வசன்று, நாம் அவரைப்பார்த்து நீங்கள் யது தலைவர் எனக் கூறினோம். அதற்கவர்கள், அல்லாஹ்தான் தலைவர் எனக் கூறினார்கள். அதற்கு நாம் எம்மில் சிறந்தவரும், உயர்ந்தவரும் எனக் கூறினோம். அதற்கவர், தற்போது கூறியது போன்றோ, அல்லது அதில் சில வார்த்தைகளையோ கூறுங்கள். (மேற்கூறப்பட்ட வாரு கூறின்) தெர்த்தான் உங்களை வழிகெடுத்து விடுவான் என்றார்கள் (அழுதாவுத்). மேலும் அனஸ் (ரலி) அவர்கள் பின்வருமாறு அறிவிக்கின்றார்கள். சிலர் நமி (ஸல்) அவர்களைப் பார்த்து எங்களில் சிறந்தவரே, எங்களில் சிறந்தவரின் மகனே, எங்களின் தலைவரே, எங்கள் தலைவரின் மகனே எனக் கூறினார். அதற்கு நமியவர்கள், ஏ மனிதர்களே! நீங்கள் மேலே கூறியவரோ, அல்லது அதில் சிலதையோ கூறிக் கொன் ஞங்கள். ஏனையில் நீங்கள் நினைத்தவாறுல்லாம் புகழ்வுத்தற்கு தெர்த்தான் உங்களை அமைத்து விடுவான். அல்லாஹ் என்னை எந்த படித்தற்றில் வைத்து அனுப்பி வைத்தானோ, அதை விட உயர்ந்த படித்தற்றில் வைத்துப் புகழ்வுத்தற்கு நான் விடும்பளில்லை என்றார்கள் (நஸீ).

மேலும் ஆயிழா (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். உம்ரு ஷஸ்யா (ரலி) அவர்கள், தான் றப்ஸா நாட்டுலூன்ஸ் கோயில் களில் கண்டு சில சிலக்களைப்பற்றி நமி (ஸல்) அவர்களிடம் கூறியோது, அதற்கு நமியவர்கள், அவர்களில் ஒரு சிறந்த மனிதர், அல்லது நல்லத்தார் மரணித்து விட்டால், அவரது கப்பிலே உள்ளிடையைக் கட்டி, அதிலே அவர்களது உருவங்களை வரைந்து விடுவார்கள். அவர்கள் தான் மறுதமயில் மிகவும் மோசமானவர்கள் எனக் கூறினார்கள் (புகாரி). மேலும் தாபித் பின் லவற்ஹாக் (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். ஒரு மனிதர் புவானா என்ற கிடத்தில் அறுத்தப்படியிட நேர்ச்சை வைத்து அதனை நிறுத்தி விடுவான் என்றார்கள் (நஸீ).

வேற்றுவதையிட்டு நமியவர்களிடத்தில் விளவினார். அதற்கு நமியவர்கள், அவ்விடத்தில் அறியாதமக்கால மக்கள் விக்ரகங்களை வனங்கி வந்தார்களா? என விளவினார்கள். அதற்கு கில்லையென்றார்கள். அப்படியாயின் உஞ்சு நேர்ச்சையை நிறைவேற்றுவாயாக எனக் கூறி விட்டு, அல்லாற்வுக்கு மாறு செய்யும் விடயத்திலோ, மனிதர்கள் சொந்தமாக்கிக் கொள்ளாத (அல்லாற்வுக்குறிய) விடயத்திலோ நேர்ந்ததை நிறைவேற்றக் கூடாதென்றார்கள் (அழுதாவுத்)

மேலும் நமி (ஸல்) அவர்கள் கப்றின் பக்கம் நின்று தொழுவதையும், அதற்கு விழா கொண்டாடுவதையும், அவைகளைக் கட்டுவதையும், கண்ணாம்பு அடிப்பதையும், அதிலே எழுதுவதையும், திரரெகாண்டு மறைப்பதையும், தடுத்திருக்கின்றார்கள். மேலும் நமி (ஸல்) அவர்கள், அவி (ரவி) அவர்களை யசதுக்கு அலுப்பிய போது, இன்வெழுமாறு கூறிய ஒர்ப்பிகளின்றார்கள். எந்தவாறு விக்ரகங்களையும் உடைக்காய ஒம், २ யார்த்தப்பட்ட கப்றுகளை தரையட்டமாக்காமலும் விட்டு விடாதே). மேலும் நமியவர்கள் கப்றுகளை தரிசிக்கச் செல்லும் வயன்களையும், அக்கர்றுகளை உள்ளிக்காக எடுத்துக் கொள்வவர்களையும், அதிலே விளக்கேற்றி வைப்பவர்களையும் சபித்திருக்கின்றார்கள் (இறீவ்). மேற்கூறப்பட்ட அனைத்தையும் முன் னுண்டான சமுதாயம் செய்து வழிகெட்டுப் போன காரணத் தினால் தான், அதிலிருந்து தனது சமுதாயத்தைப் பாதுகாக்கும் பொருட்டு, அவையனைத்தையும் தடுத்து விட்டுச் சென்றிருக்கின்றார்கள்.

## கப்றுகளைத் தரிசித்தல்.

கப்பறைத் தரிசிப்பது சம்பந்தமாக பேசுவதற்கு முன், அதற்கு முன்னுண்டான மன்னை வாழ்க்கையைப் பற்றி சற்று ஆராய்வோம்.

## மண்ணை வாழ்க்கை.

ஒரு மனிதனுடைய உயிரை அல்லாஹ் கைப்பற்றுவது கொண்டு, அவனது உயிர் உடலை விட்டும் பிரிந்து செல்கின்றது என அல்குர் ஆனும், சுன்னாவும் எமக்கு சிறந்த முறையில் தெளிவுபடுத்திக் கொண்டிருக்கின்றன. மேலும் ஒருவன் மரணிக்கும் போது, அவனது உயிர் தொண்டைக்குழியை அடைந்து பின் வெளியேற்றப்படுவது டன், அவ்வாறு வெளியேற்றப்படும் உயிரை யாராலும் தடுத்து நிறுத்திடவும் முடியாதென தெளிவுபடுத்துகின்றது. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (ஸஹீஃ நான் வெகுதூரமை நீங்கள் என்னிக் கொண்டிருக்கின்றீர்களே) அவ்வாறல், (இதோ அதன் தொடக்கமாக மரண வேளையில் அவனது உயிர்) தொண்டைக் குழியை அடைந்து விட்டால்) (75. 26). மேலும் கூறுகின்றான். ஆகவே நீங்கள் (ஸஹீஃ) அதிகாரத்திற்கு(ம்) கட்டுப்பாதவர்களாக இருந்தால், நீங்கள் உன்னையாவவர்களாக இருந்தால், அவருடைய உயிராவு) தை நீங்கள் அவரின் பால் மீன்வைத்திருக்கலாமே? (56. 86-87). மேலும் கூறுகின்றான். உயிர்களை அவை கீற்கும் வாழுதும், தம் நிழ்திரையில் கீற்றவையாதவற்றையும் அல்லாஹ் வே கைப் பற்றுகிறான். பின்னர் ஏதன் மீது மரணத்தை அவன் விதித்து விட்டானோ, அதை (த் தன்னிடமே) அவன் நிறுத்திக் கொள்கின்றான். மேலும் மற்றவற்றை குறிப்பிடப்பட்ட காலம் வரை (வாழ வதற்காக) அவன் அலுப்பிவிடுகின்றான் (39. 42).

எனவே மேற்கூறப்பட்ட வசனத்தின் மூலம், சில உயிர் கள் தூக்கத்தில் கைப்பற்றப்பட்டு, அதில் சிலதை மரணிக் கச் செய்தும், ஏனையவைகளை இன்னும் சில காலம் ஜீவிப்பதற்காகவும் திருப்பியனுப்பப்படுகின்றது என்பது தெளிவாகின்றது. எனவே யாரை மரணிக்கச் செய்யப்படுகின்றதோ, அவனது உயிர் அவனது உடலை விட்டுப் பிரிந்து செயலற்றவனாக மாறி விடுகின்றான். நபி (ஸல்) அவர்கள் தூங்கச் செல்லும் போது, கிறைவா! உந்து விய

மரக் கூறியே எனது புஜத்தை வைக்கின்றேன். உங்னைக் கொண்டே அதனை மீண்டும் உயர்த்துகின்றேன், நீ எனது உயிரைக் கைப்பற்றி விட்டால், அதற்கு மன்னிப்பளித்து அஞ்சிப்பிலவாயாக, அதனை கிண்றும் சிலகாலம் வாழ விட்டு வைத்தால், உநது நல்லதயார்களை பாதுகாப்பது போன்று அதனையும் பாதுகாத்துக் கொள்வாயாக!. எனக் கூறுவார்கள் (புகாரி). உயிர் கைப்பற்றப்பட்ட பின், அதனை வானத்துக்கு எடுத்துச் செல்லப் பட்டு, பின் மண்ணறையில் வைத்து, உனது இறைவன் யார்?, உனது மார்க்கம் என்ன?, உனது நபியார்?, போன்ற கேள்விகளைக் கேட்பதற்காக அவ்வுயிரை அவனது உடலுக்கு திருப்பியனுப்பப்படுகின்றது.

எனவே மரணித்தவன் சிறந்த விசுவாசியாக இருந்தால், அவைகளுக்குரிய விடையாக, அவனது இறைவன் அல்லாஹ் எனவும், அவனது மார்க்கம் இஸ்லாம் எனவும், அவனது நபி முஹம்மத் (ஸல்) அவர்கள் எனவும் விடைய எரிக்கும் முறையில், அல்லாஹ் அவனுக்கு அருள் புரிகின்றான். பின்பு நபி (ஸல்) அவர்களைக் காண்பித்து, இம் மனிதரைப்பற்றி என்ன கூறுகின்றாய் எனக் கேட்கப்படும், அதற்கு அவன், அவர் அல்லாஹ் வின் அடிமையும், தூதரு மாவார், அவர் அத்தாட்சிகளையும், நேர்வழியையும், கொண்டு வந்து அதன் பக்கம் நம்மை அழைத்த போது, அதனை நாம் ஏற்று, பின்பற்றி நடந்தோம் எனக் கூறுவான். மரணித்தவன் நயவஞ்சகனாக இருந்தால், ஹாஹ், ஹாஹ், எனக்குத் தெரியாது, மனிதர்கள் ஏதோ சொல்லிக் கொண்டிருந்தார்கள் அதனையே நானும் சொல்லிக் கொண்டிருந்தேன் எனக் கூறுவான். அப்போது இரும்பினாலான சம் மட்டியால் அவனை அடிக்கப்படும். அதன் வேதனை தாங்க முடியாமல் அவன் அலறும் அலறுலை மனிதன், ஜின்களைத் தவிர ஏனைய அனைத்துப் படைப்பினங்களும் செவியுறுகின்றன.

ஒருவனின் மரணத்தின் பின், அவனது உயிர் மீண்டும் அவனது உடம்புக்கு திருப்பிக் கொடுக்கப்படுவது, உலகில்

கொடுக்கப்பட்டதைப் போன்றோ, அல்லது மறுமையில் கொடுக்கப்படுவதைப் போன்றோ அல்ல. மாற்றமாக அவ்வாறு திருப்பிக் கொடுக்கும் போது, அவன் அவன் செய்த நற்கிரியைகளுக்கேற்ப இன்பத்தையோ, அல்லது தீய செயல்களுக்கேற்ப துன்பத்தையோ அனுபவிக்கக் கூடிய முறையில் தான் திருப்பிக் கொடுக்கப்படுகின்றது. இதனால் தான் நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்பிலுள்ளவருக்கு கப்பற விசால மாக்கிக் கொடுக்கப்படுகின்றது என அறிவித்துச் சென்றிருக்கின்றார்கள் (ஷதீஸ்). மேலும் மனிதனுடைய உயிரை அல்லாஹ் நாடிய போது, ஒரு முறையோ, பல முறையோ உடலுடன் ஒட்டிக் கொள்வதுடன், அவன் நாடிய போது, பிரிந்து கொள்ளவும் செய்கின்றது.

மேலும் நாம் தூங்கக்கூடிய தூக்கமும் மரணத்தின் ஒன்றுவிட்ட சகோதரனைப் போன்றதாகும். இதனால் தான், நபி (ஸல்) அவர்கள் தூக்கத்திலிருந்து எழுந்ததும் பின் வருமாறு கூறுவார்கள். அல்லும்து வில்லாஹில்லதீ அற்யானா ஃஃத மா அமாதனா, வகிலைஹின் நுஷீர். பொருள்: எங்களை மரணிக்கச் செய்து, மின் உயிர் தந்து ஏழுப்பிய அல்லாஹ் வுக்கே எல்லாப் புகழும். கின்றும் நாம் அவனிடமே மீளவிருக்கின்றோம். மேலும் தூக்கத்தையும், மரணத்தையும் ஒன்றிணைத்துக் கூறப்பட்ட காரணம். தூங்கிக் கொண்டிருப்பவன், தான் கனவு காணும் போது, அதிலுள்ள இன்பங்களையும், துன் பங்களையும் எவ்வாறு உணர்கின்றானோ, அதே போன்று தான் மரணித்தவனும், கப்பில் வைத்து அவனுக்குக் கொடுக்கப்படுகின்ற இன்ப, துன்பங்களை அனுபவிக்கின்றான்.

உயிர்கள் படைக்கப்பட்டு அவைகளது மரணத்திற்குப் பின் இன்பமோ, துன்பமோ அவைகளுக்குக் கொடுக்கப் படும் என்பதில் எவ்வித சந்தேகமும் இல்லை. என்றாலும் உயிரின் உண்மை நிலையை அல்லாஹ் மாத்திரம் தான் அறிவான். மேலும் உயிர்கள் மனிதனின் உடம்பிலிருந்து கைப்பற்றப்பட்ட பின் இன்பமோ, துன்பமோ எதுவாயிருந்த

போதும் உயிருக்கு மாத்திரமே கொடுக்கப்படும். ஆனால் அதனை உடலுடன் சேர்க்கப்பட்டு விட்டால் அத்துன் பத்தை, அல்லது இன்பத்தை அவ்விரண்டும் சேர்ந்துதான் அனுபவிக்கின்றன. அவ்வுயிர் உடம்புடன் சேர்ந்தாலும் சரி, சேராவிட்டாலும் சரி இன்பத்தையோ, துன்பத்தையோ அனுபவிக்கச் செய்யப்படுவதுடன், மறுமை நிகழும் வரை, அவ்வாறு அவைகள் அனுபவித்துக் கொண்டிருக்குமென்பதும் இல்லாம் வகுத்த சட்டவிதியாகும்.

எனவே மண்ணறையின் வேதனை எனும் போது, மரணித்த ஒவ்வொருவரும், அவர் மண்ணறையில் அடக்கப்பட்டாலும், அடக்கப்படாவிட்டாலும், பிராணிகள் சாப்பிட்டாலும், அல்லது தீயிலிட்டாலும், சிலுவையில் அறைந்தாலும், அல்லது கடலிலே தூக்கியெறியப்பட்டாலும், கப்றிலே அடக்கப்பட்டவன் அனுபவிப்பது போன்று, இன்பத்தையோ, துன்பத்தையோ அவனது கிரியைகளுக்கேற்ப பெற்றுக் கொள்வான். எனவே அக்கப்றில் வைத்து உயிர், உடம்பு இரண்டும் இன்பம், துன்பம் போன்றவைகளை அனுபவிக்கின்றன என்பதை நாம் அறிந்து கொள்வதுடன், கப்றில் கொடுக்கப்படும் வேதனைகளை நபி (ஸல்) அவர்கள் எவ்வாறு வரணித்திருக்கின்றார்களோ, அவ்வாறே எவ்வித கூட்டல் குறைத்தவின்றி ஏற்றுக் கொள்ளவும் வேண்டும்.

### **மண்ணறையில் உயிர்களின் இருப்பிடம்.**

மண்ணறையில் உயிர்களின் இருப்பிடத்தைப்பற்றி அறிஞர்கள் பல கருத்துக்களைக் கூறிய போதிலும், அவ்வுயிர்கள் பல படித்தரங்களில் இருந்து கொண்டிருக்கின்ற தென்பது தெளிவான உண்மையாகும். அவைகளில் நபி மார்களின் உயிர்கள் கிள்ளீன் எனும் கவனத்தில் உயர்ந்த படித்தரங்களில் இருப்பதுடன், அவர்களின் படித்தரங்களில் வித்தியாசமும் இருந்து கொண்டிருக்கும். அதிலும் இறுதித் தூதர் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களின் உயிர், உயர்ந்த படித்தரத்தில் இருந்து கொண்டிருக்கும். ஆக இவை

தவிர்ந்த ஏனைய உயிர்களின் நிலை பற்றி சந்து பார்வையிடுவோம்.

- அல்லாஹ்-வின் பாதையில் போரிட்டு உயிர் நீத்த வர்களின் உயிர், பச்சை நிறத்துடைய பறவைகள் போன்று கவனத்தில் பறந்து திரிந்து கொண்டிருக்கும். என்றாலும் கடன் போன்ற காரணங்கள் இருக்குமானால், அவ்வுயிரால் கவனத்தில் நுழைய முடியாமல் தடுத்து வைக்கப்பட்டிருக்கும். ஒரு முறை ஒரு மனிதர் நபி (ஸல்) அவர்களிடம் வந்து, யாரஸூலுல்லாஹ் நான் அல்லாஹ்-வின் பாதையில் கொலை செய்யப்பட்டு மரணித்தால் எனக்குக் கிடைக்கவிருக்கும் கூலி யாதென வினவியதற்கு, நபியவர்கள் கவனம் எனப்பதிலிருந்தார்கள். அதைக் கேட்டுவிட்டு திரும்பிக் கொண்டிருந்த அவரை மீண்டும் அழைத்து, கடனானியைத் தவிர எங்க் கூறிவிட்டு, தற்போது தான் ஜிப்ரயில் (அலை) அவர்கள் என்னிடம் வந்து அறிவித்து விட்டுச் சென்றார்கள் என்றார்கள் (அறும்பத்).
- சில உயிர்கள் கவன வாயிலில் தடுக்கப்பட்டிருக்கும். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். உங்கள் தோழர் கவன வாயிலில் தடுத்து வைக்கப்பட்டிருக்கக் கண்டேன் என்றார்கள் (இறைவு).
- சில கப்றுகளிலே தடுத்து வைக்கப்பட்டிருக்கும்.
- சில பூமியில் உலாவிக் கொண்டிருக்கும்.
- சில விபச்சாரம் செய்பவர்களின் வீட்டு அடுப்பறையிலே இருந்து கொண்டிருக்கும்.
- சில இரத்த ஆறுகளில் நீந்தி, கற்களை விழுங்கிக் கொண்டிருக்கும். மேற்கூறப்பட்ட அனைத்தையும், நபி (ஸல்) அவர்களே கூறிவிட்டுச் சென்றிருக்கின்றார்கள்.

எனவே உலகில் வாழ்ந்து மரணிக்கும் மனிதன் மூன்று வீடுளில் வாழக்கூடியவனாயிருக்கின்றான். 1) உலகம். உலகிலிருக்கும் போது, இவனது உடம்புக்குத்தான், சட்டம் (இன்பம், துன்பம்) வழங்கப்படுகின்றது. ஆனால் உயிர் அதனைத் தொடர்ந்திருக்கும். 2) மன்னனறை. ஒருவன் மரணித்து மன்னனறையில் வைக்கப்பட்டதும், உயிருக்குத் தான் சட்டம் (இன்பம், துன்பம்) வழங்கப்படுகின்றது. ஆனால் உடல் அதனை தொடர்ந்திருக்கும். 3) மறுமை. இதில் உயிர், உடல் இரண்டுக்குமாக சட்டம் (இன்பம், துன்பம்) வழங்கப்படுகின்றது.

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறும் போது, பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். கஸ்று ஒன்றோ, கவனத்தின் பூஞ்சோலை யாயிருக்கும், அல்லது நரகின் முகுதியாயிருக்கும் (ஹதீஸ்). மேலும் கப்பிலிருக்கும் இன்பமும், துன்பமும் உலகிலுள்ள இன்பதுன்பங்களைப் போன்றதல்ல. மாற்றமாக அதைவிட பன்மடங்கு வித்தியாசமானதாகும். மேலும் ஆச்சரியத்துக்குரிய விடயம் யாதெனில், மிகவும் நெருக்கமாக இரு கப்புகள் இருந்த போதிலும், ஒன்றில் இருப்பவர். இன்பமும், மற்றதில் இருப்பவர் துன்பமும் அனுபவித்துக் கொண்டிருந்த போதிலும், அவர்கள் இருவரும் தமது இன்ப, துன்பங்களில் எதனையும் பரிமாறிக் கொள்ளவோ, அல்லது அறிந்து கொள்ளவோ முடியாதவர்களாக இருக்கின்றனர். இது தான் அல்லாஹ்வின் வல்லமையையும், சக்தியையும் எடுத்துக் காட்டிக் கொண்டிருக்கின்றது.

## மரணித்தவர்கள் செவியறுபவர்களா?

இன்று சிலர் கப்பில் இருப்பவர்கள் தாம் பேசுவதைக் கேட்கின்றனர் எனக் கருதி, தமது தேவைகளை அவர்களிடம் கேட்கவும், அவர்களிடம் பிரார்த்திக்கவும் செய்து, அல்லாஹ்வுக்கு இணைகற்பித்தவர்களாக ஆகிவிடுகின்றார்கள். அதனையிட்டு அவர்களிடம் வினவப்பட்டால், அவர்கள் தான், நாம் கூறும் ஸலாத்துக்குப் பதில் கூறுகின்றார்களே, எனவே நாம் எதைக் கேட்டாலும், அவர்களால் அதனை செவிமடுத்துக் கொள்ள முடியும் எனக்

கூறுகின்றார்கள். ஆனால் மரணித்தவர்கள் எதனையும் செவியற சக்தியற்றவர்கள் என்பது தான் உண்மை. அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். நாரியே! நிச்சயமாக நீர் மரணித்தோதூரச் செவியேற்கச் செய்ய மாட்டு (27.80). மேலும் கூறுகின்றான் நாரியே! கப்ரிலே உள் எவர்களை நீர் செவியேற்கச் செய்யவர் அல்ல (....) மேலும் கர்றிலுள்ளவர்களுக்கு சொல்லப்படும் ஸலாத்தத, அவர்கள் செவியறுகின்றார்கள். எனும் ஹதீஸ் பலவீனமானதாகும், அது ஆதாரத்துக்குகந்ததல்ல. மேலும் நடக்கக் கூடியவர் களில் பாத்தி சப்தங்களை கேட்கின்றனர். எனும் ஹதீஸைப் பொறுத்த வரையில், அது அந்நேரத்துக்கு மாத்திரம் குறிப் பானதாகும். அதற்கும் உயிருள்ளவர்கள் பேசுவதற்கும் எவ்வித சம்பந்தமுமில்லை. மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் பத்ருப் போரிலே கொலை செய்யப்பட்டு காபிர்களுடன் பேசிவார்கள். எனும் ஹதீஸைப் பொறுத்த வரையில் அது நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு மாத்திரம் சொந்தமானதாகும்.

### **மரணித்துவர்களைச் சென்றுஷட்டும் நற்கிரியைகள்.**

மனிதன் மரணித்து விட்டால், இஸ்லாம் குறிப்பிட்டுக் கூறிய நற்கிரியைகளின் நன்மைகளைத் தவிர ஏனைய அனைத்தும் துண்டிக்கப் பட்டுவிடுகின்றன. அவ்வாறு இஸ்லாம் கூறியவைகளைப் பொறுத்த வரையில் அவைகளை இரு வகையாகப் பிரிக்கலாம்.

1. அவன் வாழ்ந்து கொண்டிருக்கும் போது செய்து விட்டுச் சென்ற விடயங்கள். அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். மஹிதல் மரணித்து விட்டால், முன்று விரியங்களைத் தவிய மற்றவைகள் அனைத்தும் துண்டக்கப்பட்டு விடுகின்றன. அவை நிரந்தரமான சதகா, மிரணோஜுவைகிக்கும் கல்வி, தங்காக மிரார்த்திக்கும் நல்ல குழந்தை (முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஏழு விடயங்கள் யலிதல்

மரணித்த பின்பும், அதன் நன்மைகள் அவன்து கப்பற சென்று கொண்டிருக்கும். அவை அவன் கற்றுக் கொடுத்த கல்வி, அவன் அமைத்து விட்டுச் சென்ற ஆறு, அவன் கட்டுக் கொடுத்த கிணறு, அவன் நட்டு விட்டுச் சென்ற பேர்த்தம் மரம், அவன் நிர்மாணித்துச் சென்ற பள்ளி, அவன் வக்கு செய்த குர்ஜன், தனது மரணத்தின் பின், தனக்காக பிழை பொறுக்கத் தேடும் குழந்தை போன்றவை களாகும் (ஷத்ரஸ்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஒடு விகு வாசிக்கு அவனது மரணத்தின் பின் பின்வருமானாக வைகள் சென்றதைகின்றன. அவன் கற்றுக் கொடுத்த கல்வி, அவன் விட்டுச் சென்ற சிறந்த குழந்தை, அவன் விட்டுச் சென்ற குர்ஜன், அவன் நிர்மாணித்த பள்ளிவாசல், வழிப் போக கர்களுக்காகக் கட்டு விட்டுச் சென்ற வீடு, அவனால் அமைக்கப்பட்ட ஆறு, அவன் உயிரோடு கிருக்கும் போது, தனது உணத்தின் பூலம் செய்து விட்டுச் சென்ற நிலையான தர்மம் போன்றவைகளாகும் (கிப்ரஸாஜான், பைஷகி, கிப்ரஸ் ஓராசமா). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யார் இஸ்லாத் திலிருந்து, மனிதர்களால் மறக்கநூக்கப்பட்ட நற்கிரியை உயிர்ப்பித்து விட்டுச் செல்கின்றாரோ, அவருக்கு அதனது நன்மையும், அதை நடைமுறைப்படுத்துவார்களின் நன்மையும் கிடைக்கின்றது. ஆனால் அதனை நடைமுறைப்படுத்துவ வரின் நன்மையில் சிறிதனவேறும் குறைக்கப்படாமல்லது. மேலும் யார் இஸ்லாத்திலிந்து மறக்கநூக்கப்பட்ட தீய செயலான்றை உயிர்ப்பித்து விட்டு செல்கின்றாரோ, அவருக்கு அதற்குரிய தீமையும், அதை நடைமுறைப்படுத்து வருமடை தீமையும் கிடைக்கின்றது. ஆனால் நடைமுறைப் படுத்துவவரின் தீமையில் சிறிதனவேறும் குறைக்கப்பட மாட்டாது (முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். யாரா அதிரும் அநியாயமாக கொடுக்க செய்யப்பட்டால், முதலாவ

**தாக கொலையை ஏற்படுத்திய, ஆதம் (சிலை) அவர்களின் முதலாவது மக்குக்கும் அதனது தீயை சென்று கொண்டிருக்கின்றது(புகாரி,முஸ்லிம்).**

2. முஸ்லிம்களின் பிரார்த்தனை, அவர்களுக்காக கோரப்படும் பாவமன்னிப்பு, அவர்களுக்காக செய்யப்படும் தானதர்மம், அவரது கடனை அடைப்பது, அவருக்காக ஹஜ் செய்வது, அவருக்காக குர்பான் அறுத்துப் பலியிடுவது போன்றவைகளும் போய்ச் சேரும். அவைகளுக்குரிய ஆதாரங்களைப் பார்வையிடுவோம்.
- **பிரார்த்தனை.** பிரார்த்தனை செய்வதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். மேலும் அவர்களுக்குப் பின்வந்தார்களே அத்தகையவர்கள், எங்கள் இரட்சகளே எங்களையும், விகாசம் கொள்வதில் எங்களை முந்தி விட்டார்களே, அத்தகைய எங்களுடைய சகோதரர்களையும் நீ மன்னித்தருள்வாயாக(59. 10). எனவே மரணித்தவர்களுக்காக பிழைபொறுக்க வேண்டும்படி இறைவன் கட்டளையிட்டிருப்பதுடன், அவர்களுக்காக கேட்கப்படும் பிரார்த்தனைகள் மூலம் அவர்கள் பிரயோஜனப்படுகின்றார்கள் என்பதனை அதிகமான நபி மொழிகள் தெளிவு படுத்துகின்றன. அவ்ப் பின் மாலிக் (ரலி) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் ஒரு மையிழ்துக்காக ஏதாழுகை நடத்தும் போது, அவர் பின்வருமாறு பிரார்த்தித்தகை நான் மனமிட்டுக் கொண்டேன். எக் கூறி விட்டு பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். அவர்கள் பிரார்த்திக்கும் போது, தீற்றவா! அவரது பாவங்களை மன்னித்து, அருள் புரிந்து, சுபிட்சத்தையும் கொடுத்து, அவரது பாவங்களை மன்னித்து விடுவாயாக. அவரது வீட்டைகள்கியப்படுத்துவதுடன், கர்த்தயும் விசாலப்படுத்தி,

அவரை நீராலும், பனிக்கட்டியாலும், குளிர் நீராலும் குளிஸ் பாட்டு, வெள்ளாடைகள் எவ்வாறு அழுக்குகளிலிருந்து தூய்மையாக்கப்படுகின்றதோ, அதே போன்று அவரை அவரது யாவ அழுக்குகளிலிருந்து தூய்மையாக்குவாயாக. மேலும் அவரது உலக வீட்டை விட சிறந்த வீட்டையும், உலகத்திலிருந்த குடும்பத்தை விட சிறந்த குடும்பத்தையும், உலகிலிருந்த மனைவியை விட சிறந்த மனைவியையும் கொடுத்து, கூறு, மற்றும் நாரக வேதனைகளிலிருந்து காப்பாற்றி, சுவங்கில் நுழையச் செய்வாயாக. என் பிரார்த்திக்தார்கள், எனக் கூறி விட்டு நமியவர்கள் பிரார்த்திக்தார்பிரார்த்தவைக்குரியவன் நானாக திருந்திருக்க வேண்டுமே என, என் மனம் மேலென் ணங் கொண்டதைக் கூறி வார்கள் (முஸ்லிம்). மேலும் அடுவூரைரா (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். ஒரு மையித்துக்கு நவி (ஸல்) அவர்கள் தொழுதை நடத்தும் போது மின் வருமாறு பிரார்த்திக்ததை நான் சொலியுற்றேன் எனக் கூறி விட்டு மின் வருமாறு கூறுகின்றார்கள். அல்லாஹும் அந்த றபு புறூரா, வசன்த கலக்தறூரா, வசன்த ஓதய்தறூரா வில் தில்லாமி, வசன்த கபஞ்த ஞூறூரா, வசன்த கஃலூ பிசிர் ரிறூரா வசவானிய்யத்திறூரா (அஷ்மத்). பொருள், திறைவா! நீதான் அவளது நாயன், நீதான் அவளைப் படைத்து, தில்லாத்தின் பால் நெர்வழி காட்டுனாய். மேலும் நீதான் அவளது உயிரையும் கைப்பற்றினாய். நீயே அவளது கீரகசியம் பரகசியம் அனைத்தையும் மிகவும் அறிந்த வன். மேலும் நபியவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் மையித்துக்கணக்கு தொழுதை நடத்தினால் சிறந்த முறையில் பிரார்த்திக்ததுக் கொள்ளுங்கள் (அடுதாவத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஒரு மையித்தின் மீது 100 பேர் கொண்ட கூட்டத்தினர் தொழுதை நடத்தி, அவர்களன்னவரும்

அவருக்காக அல்லாற்விடம் சிபாரிசு செய்தால், அவர்களுடும் சிபாரிசுச் சிபாரிசு அல்லாறும் ஏற்றுக் கொள்கின்றான் (முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஒரு மையிழ்தினில் மீது, இனை வைக்காத 40 பேர் கொண்ட கூட்டத்தினர் எதாழுகை நடத்தி, இரார்த்திழ்தால் அவருக்காக செய்த சிபாரிசு அல்லாறும் ஏற்றுக் கொள்கின்றான் (முஸ்லிம்).

அதே போன்று தான், மையித்தை அடக்கி விட்டு கேட்கப்படும் பிரார்த்தனையையும் அல்லாறும் ஏற்றுக் கொள்கின்றான். உஸ்மான் பின் அப்பான் (ரவி) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நமி (ஸல்) அவர்கள் மையிழ்தை அடக்கி விட்டு, அவ்விடத்தில் நின்று இன் வருமாறு கூறுவார்கள். உங்களுடைய சகோதரருக்காக மிழை வாறுக்கத் தேடுங்கள். அவரிடத்தில் கேட்கப்படும் கேள்விகளுக்குரிய உதிலை சொல்லக் கூடிய முறையில் அல்லாறும் அவருக்கு அருள் புரியவும் வேண்டுங்கள். ஏனை வில் தற்போது அவர் கேள்வி கேட்கப்பட்டுக் கொண்டிருக்கின்றார் (அழூதாவுத்). மேலும் கப்பறுகளைத் தரிசிக்கச் செல்லும் போதும், அவைகளிலே அடக்கப்பட்டி ருப்பவர்களுக்காக நாம் பிரார்த்தித்துக் கொள்ள வேண்டும்.

- **நானுதர்யம்.** நாம் செய்யும் தர்மங்களின் நன்மை களும் மரணித்தவர்களுக்குப் போய்ச் சேர்கின்றன என்பதற்குரிய ஆதாரம். ஆயிஷா (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். ஒரு மஹிர் நமியவர்களிடத்தில் எந்து, யாரஸ்வல்வாறு, எனது காய் எதையுமே கூறுவால் திலைரவு மறைத்து விட்டான். அவன் பேசியிருந்தால், தர்மம் செய்யும்படி கூறியிருப்பான். எவ்வே நான் அவருக்காக தர்மம் செய்தால், அதனால் நன்மை அவனைப் போய் செஞ்சா? என வினவினார், அதற்கு நமியவர்கள், ஆம்

என்றார்கள் (புகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் இப்பு அப்பாஸ் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். ஒரு மனிதர் நவி (ஸல்) அவர்களிடம் வந்து யாரஸூல்ஹான் நான் ஆயி வில்லாத போது, எனது தாய் மரணித்து விட்டாள், அவன் கூக்காக நான் தர்மம் செய்தால், அது அவனுக்கு மிரபோ ஜூம் அளிக்குமா? என வினவினார். அதற்கு நவியவர்கள் ஈம் எனக் கூறி விட்டு, (மிழஞ்சாப்) எனும் தோட்டத்தைக் குறிப்பிட்டு, அதிலுள்ள கிணு கவர்க்கதொயும் அவனுக்காக நான் தர்மம் செய்து விட்டேன் என்றார்கள் (புகாரி).

- **ஹுச்.** ஹஜ்ஜின் நன்மையும், கடன்பட்டிருந்தவரின், கடனை வேறொருவர் பொறுப்பெடுக்கும் போது, அதிலிருந்து நிரப்பாதியாகி விடுகின்றார் என்பதற்கு முரிய ஆதாரம். இப்பு அப்பாஸ் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். ஜாதைவா கூட்டத்திலுள்ள ஒரு பெண் நவியவர்களிடத்தில் வந்து, பின்வருமாறு கூறி ஊன். எனது தாய் ஹஜ் செய்ய நிய்யத் செய்து, அவன் மரணிக்கும் வரை அக்கடமையை நிறைவேற்ற முழுயாதவ எாக மரணித்து விட்டான். எனவே அவனுக்குப் பகரமாக அதனை நான் நிறைவேற்றுகிறோ? என வினவினாள். அதற்கு நவியவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். அவனுடைய அக்கடமையை அவனுக்குப் பகரமாக நீ நிறை வேற்று எனக் கூறிவிட்டு. உனது தாய்க்கு ஒரு கடன் கிணுந்தால் அதனை நீ நிறை வேற்றுவாயா?, (அவனுக்குரிய சாதாரண கடனையே நிறைவேற்றி வைப்பதென்றால்) அவன் அல்லாற்வுக்குச் செய்ய வேண்டிய கடனை யும் நிறைவேற்றி விடுங்கள். அல்லாற்வுக்குரிய கடன் தான், அவசியமாக நிறைவேற்றப்பட வேண்டும் என்றார்கள் (புகாரி). மேலும் அடுக்கதாதா (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். மரணித்த ஒருவருக்கு கிணு தீவார்

கடவுள் இருந்து, அதனை நிறைவேற்றப்பட்ட வின் நவி (ஸல்) அவர்கள் வின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். தற்சோது தான் அவரது உடம்பு குளிர்ந்திருக்கின்றது (ஷாத்ஸ்).

- நூர்பான் அறத்துப் பலியிடல்.** மரணித்தவர்களுக்காக அறுக்கப்படும் குர்பானியின் நன்மைகளும், அவர்களைப் போய்ச் சேர்கின்றன என்பதற்குரிய ஆதாரமாக பின்வரும் நபியவர்களின் செயல்முறையைக் கூறலாம். ஒரு முறை நவி (ஸல்) அவர்கள் குர்பானியை அறுக்க முற்படும் போது, வின்வருமாறு கூறி அறுத்தார்கள். கிறைவா! கிழு எனக்காகவும், எனது சமுதாயத்தில் குர்பான் கொடுக்காதவர்களுக்குமாக அறுக்கப்படும் குர்பானியாகும் (அறுமக்த், அழுதாவுத், திர்மிதி). வேறொரு அறிவிப்பில் நவி (ஸல்) அவர்கள் இரு ஆடுகளை அறுத்துப் பலியிடும் போது, வின்வருமாறு கூறி அறுக்கின்றார்கள். கிறைவா! கிழு எனது சமுதாயத்தில் ஒன்று அனைத்து மக்களுக்குமாக அறுக்கப்படும் குர்பானியாகும் (அறுமக்த்). அறுத்துப் பலியிடுதல் எனும் போது, அதனை அறுத்து அதனது இரத்தத்தை ஓட்டுவதையே குறிக்கும். எனவே அதனை உயிருடனிருப்பவர்களுக்குத்தான் செய்ய வேண்டும் என்பதுடன், மேற்கூறப்பட்ட நபியவர்களின் செயலுக்கேற்ப மரணித்தவர்களுக்கும் செய்யலாம் என்பது தெளிவாகின்றது.
- மேற்கூறப்பட்டவை தவிர்ந்த தொழுகை, நோன்பு போன்றவைகளின் நன்மைகளும் மரணித்தவர்களுக்குப் போய்ச் சேர்கின்றனவா? என்பதில் அறிஞர்களுக்கு மத்தியில் கருத்து வேற்றுமை இருந்த போதிலும், சரியான கருத்துப்படி நோன்பினுடைய நன்மை மாத்திரமே அவர்களைப் போய்ச் சேரும். அது பற்றி நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறு

கின்றார்கள். யார் தனக்கு நோன்றி கடமையாயிருக்கு போது, அதனை நோற்காலம் மரணிக்கின்றாரோ, அவருகுப் பகிளாக அவரது பொறுப்புதாரி அந்நோன்றை நோற்றுக்கொள்ளப்படும் (புகாரி, முஸ்லிம்).

- **ஞான விடுதல்.** ஒரு கூட்டத்தினரை கூலிக்கழைத்து குர்ஆன் ஓதச் செய்து அதனது நன்மையை மரணித்தவருக்குச் சேர்ப்பதைப்பற்றிய எவ்வித ஆதாரமும் கிடையாது. பொதுவாக குர்ஆனை கூல் கொடுத்து ஓதச் செய்வதே தடுக்கப்பட்டதாகும் இதில் அறிஞர்களுக்கு மத்தியில் எவ்வித கருத்து வேறுபாடும் கிடையாது. மேலும் தனது கப்பற்றியில் குர்ஆன் ஓதுபவர்களுக்கு இவ்வளவு தொகையை கொடுக்கும்படி, தனது மரண வேளையில் குடும்பத்தினரிடம் கூறுவதும் கூடாது. மேலும் கப்பற்றிகளில் மையித்தை அடக்கும் போதோ, அடக்கிய பின்னரோ குர்ஆன் ஓதுவதை அடிழற்றீபா, மாலிக், அஹ்மத் (ரஹ்ம) போன்ற அறிஞர்கள் வெறுத்திருக்கின்றனர். மேலும் கப்பறில் அடக்கப்பட்டிருப்பவருக்கு அவ்விடத்தில் சென்று குர்ஆன் ஓதி அதன் நன்மையை சேர்ப்பதற்கும் இஸ்லாத்தில் எவ்வித ஆதாரமும் கிடையாது.

### **கப்பறுகளைத் தரிசித்துவும்.**

இஸ்லாதின் ஆரம்ப கட்டத்தில் மனிதர்கள் கப்பறுகளைத் தரிசிப்பதன் மூலம் அல்லாஹ் வுக்கு இணை கற்பித்து விடுவார்கள் என்பதனைப் பயந்ததன் காரணமாக, கப்பறுகளைத் தரிசிப்பதை நபியவர்கள் தடுத்திருந்தார்கள். நாளடைவில் மக்கள் உள்ளங்களில் தவ்வறீத் நிலைகொண்டதன் பின், அதற்கு அனுமதி வழங்கினார்கள். அவ்வாறு அனுமதி வழங்கப்பட்ட ஹதீஸ்களில் சிலதைப் பார்ப்போம். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நான் உங்களுக்கு கப்பறுகளை தரிசிப்பதனை தடுத்திருந்தேன். தற்போது, யார் அதனை தரி

சிக்க விரும்புகின்றாரோ. அவர் தரிசித்துக் கொள்ளப்படும். அதனை தரிசிக்கும் போது, (யறநிதித்தவரைப் பற்றிய) மோசமான வார்த்தை குடன் உபயோகித்துக் கொள்ளவும் வேண்டாம் (அற்றமாத்.நஸ்வி). மேலும் கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் கஸ்றுக்களை தரிசித்துக் கொள்ள வேண்டும். அவ்வாறு தரிசிஸ்து உங்களுக்கு மறுமையை ஞாபகப் படுத்தும் (முஸ்லிம்).

கப்பறுக்களைத் தரிசிக்கச் செல்பவர்கள் கூற வேண்டிய ஸலாத்தையும், அவர்களுக்காக கேட்க வேண்டிய பிரார்த் தனையையும் பற்றி வந்த ஹதீஸ்களில் பின்வருபவைகளைக் குறிப்பிடலாம். ஆயிஷா (ரலி) அவர்கள் அறிவிக் கின்றார்கள். நவி (ஸல்) அவர்கள் ஓவ்வொரு கிரவின் கடைசிப் பகுதியிலும் மத்தோ தையவாடுக்குச் சென்று இன்வருமாறு கூறு வரார்கள். அஸ்ஸலாறு அதைக்கும் தார கவ்மின் முஃமினீன், வசதாகும் மா துாசதூன், கதான் முசஜ்ஜூன், வகீன்னா தின்றா அஸ்ஸலாறூ பிகும் லாற்றிகா ன், அஸ்லாறூம்மக்பிர பீஷாற்வி பகீயில் கார்க்கி(முஸ்லிம்). பொருள். விகவாசிகளே! உங்கள் மீது அஸ்லாற்வின் சாந்தி உண்டாகப்படும். உங்களுக்கு அஸ்லாற்வினால் கொடுக்கப்பட்ட வாக்கு முன்கூட்டுதேயே வந்து விட்டது. நாழும் உங்களுடன் வந்து தீவைந்து கொள்வோம். தீற்றவா! தீம்மை வாடுயில் சிட்க்கப்பட்டிருப்போரது யாவங்க்களை மன்றித்தநுள்வாயாக. மேலும் இப்பு அப்பாஸ் (ரலி) அவர்கள் அறிவிக் கின்றார்கள். நவி (ஸல்) அவர்கள் மதினாவிலுள்ள கஸ்றுகளுக்குப் பக்கத்தால் செல்லும் போது, அவர்களின் பக்கம் திரும்பி, அஸ்ஸலாறு அதைக்கும் யா அஷ்வல் குழுதி, யக்கிருஷ்வாறு வரை, வெளும். வசன்தும் ஸஹினா, அநாற்று இல் அசர் என்று கூறுவார்கள் (அற்றமாத்.நிர்மிதி). பொருள். கஸ்றுவாசிகளே! உங்கள் மீது அஸ்லாற்வின் சாந்தி உண்டாகுவதுடன், எங்களதும், உங்களதும் யாவங்க்களை சவன் மன்றிப்பானாக. ! நீங்களேவா எங்களை முந்தி விட வேர்கள். நாம் உங்கள் இன்னால் வருவதற்குக் காத்துக்

கொன்றுக்கின் நோம். மேற்கூறப்பட்ட ஹதீஸ்களின் மூலம் கப்புகளைத் தரிசிக்கச் செல்லவன் மரணத்தையும், மறு மையையும் ஞாபகித்துக் கொள்வதுடன், அதன் மூலம் படிப்பினையும் பெற்று, மரணித்தவர்களுக்காக பிரார்த்தனை, பாவமன்னிப்பு, சுபீட்சமான வாழ்வு போன்றவைகளையும் அல்லாஹ்விடம் வேண்டிக் கொள்ள வேண்டும்.

### **ஆஞ்சாக்கப்பட்ட கப்பு தரிசனம்.**

அதாவது மேற்கூறப்பட்ட நபி மொழிகளுக்கேற்ப மறு மையை ஞாபகப்படுத்தி, படிப்பினை பெறுவதற்கும், மரணித்த முஸ்லிம்களுக்காக பிரார்த்திப்பதற்காகவும் நபிவழி காட்டலினடிப்படையில் கப்புகளை தரிசிக்கச் செல்வதையே ஆகுமாக்கப்பட்ட கப்பு தரிசனம் எனக் கூறப்படும்.

### **தடுக்கப்பட்ட கப்பு தரிசனம்.**

தடுக்கப்பட்ட கப்பு தரிசனம் எனும் போது அதனை இரு வகைப்படுத்தலாம்.

1. வெறுக்கப்பட்ட பித்அத்துகளடங்கிய கப்பு தரிசனம். அதாவது அல்லாஹ்வுக்குச் செய்யப்படும் வணக்கங்களை கப்புகளிடத்தில் சென்று நிறைவேற்றுவதன் மூலம், பள்ளியில் நிறைவேற்றுவதை விட ஏந்றமானதென கருதுதல். உதாரணமாக: தொழுவதற்காகவோ, பிரார்த்திப்பதற்காகவோ, நபி யுடைய, அல்லது நல்லடியாருடைய கப்பற்றிக்குச் செல்வதைக் குறிப்பிடலாம். இவ்வாறு செல்வது தடுக்கப்பட்டவைகளிலுள்ளதாகும். இதனை விடவும் மோசமானது யாதெனில், பரகத் பெறும் நோக்கில் கப்புகளை தொட்டு முத்தமிட்டு, அதனை வலம் வருதல் போன்ற விடயங்களில் ஈடுபடுவதாகும். எனவே இவ்வாறு செய்வது நபி வழிகாட்டலுக்கு, மாறானதென்பதுடன், அவ்வாறு செய்வதற்கு தீமை களும் எழுதப்படுகின்றது. மேலும் அவ்வாறானவைகளைச் செய்வது, இணையின் பால் இட்டுச் செல்

ஹும் என்ற காரணத்தினால், மார்க்க அறிஞர்கள் அனைவரும் ஒருமித்த கருத்தாக அதனை தடுத் துள்ளார்கள். எனவே மக்காவிலுள்ள மகாம் இப்ரா ஹிம், மதினாவிலிருக்கும் நபியவர்களின் வீட்டுச் சுவர், நபியவர்களின் கப்பு, அல்லுக்ஸா பள்ளியிலுள்ள கல், அறபா மலை, அதன் மேல் கட்டப் பட்டிருக்கும் கட்டிடம், மஷ்அருல் ஹராம் போன்ற இடங்களை தொடுவதும், முத்தமிடுவதும் அல்லாஹ் வினால் படைக்கப்பட்ட ஒன்றை வணங்குவதற்கு ஸ்டாகின்றதென்ற காரணத்தால், அவை அனைத்தும் தடுக்கப்பட்டிருக்கின்றது. நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். யமது இம்மார்க்கத்தில் இல்லாத ஒன்றை யாராயினும் புதிதாக ஏற்படுத்தினால், அது ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டாது (புகாரி.முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். நாங்கள் கூறாத ஒன்றை யாராயினும் செய்தால், அது ஏற்றுக் கொள்ளப்பட்டாது (புகாரி.முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மார்க்கத்தில் புதிதாக சில விடைங்களை உருவாக்குவதையிட்டு, உங்களை நான் ஏச்சரிக்கின்றேன். ஏவன்னில் புதிதாக உருவாக்கப்பட்டவைகள் அதைத்தும் பிழித்த்துக்களாகும். பிழித்த்துக்கள் அதைத் தும் வழிகேடுகளாகும் (ஸுதாவத்.நஸீ').

எனவே க.பாவிலுள்ள ருக்குனுல் யாமானி, ஹஜருல் அஸ் வத் ஆகிய இரு கற்களை தொடுவதற்கும், அதி ஹும் ஹஜருல் அஸ் வத் கல்லை முத்தமிட்டுக் கொள்வதற்கும், க.பாவை மாத்திரம் தவாப் செய்து கொள்வதற்கும் தான், இஸ்லாம் நமக்கு அனுமதியளித்திருக்கின்றது, என்பதையும் இவை தவிர்ந்த அனைத்தும் இஸ்லாத்தில் புதிதாக சேர்க்கப்பட்டவைகள் என்பதைனையும் நாம் ஞாபகத்தில் வைத்துக் கொள்ள வேண்டும்.

## கப்பறுடன் நோடர்புதைய ஹராமான விடயங்கள்.

கப்பறுக்களை பள்ளிகளாகவோ, கொண்டாடப்படும் இடாகளாகவோ, அதிலே விளக்கேற்றுவதையோ, அல்லது கடிடம் அமைப்பதையோ, அதிலே எழுதுவதையோ, வெள்ளை அடிப்பதையோ, திரையிடுவதையோ, அதன்பக்கம் திரும்பி தொழுவதையோ, இஸ்லாம் நமக்கு அனுமதிக்கவில்லை. மாற்றமாக அவைகள் அனைத்தையும் செய்ய வேண்டாம் என தடுத்து நிறுத்தியிருப்பதுடன், கப்பிலே கட்டப்பட்டிருக்கும் குப்பாக்களையும், அதிலே எழுதப்பட்ட ருப்பவைகளையும், அழித்து விடும்படியும் பணித்திருக்கின்றது. அதே போன்று கப்பாடியில் வந்து உட்கார்ந்து கொள்ளல், திரைகளை மாட்டிவிடல், அவ்விடத்தில் அறுத்துப் பலியிடல், உணவுப் பொருட்களைக் கொண்டு வந்து அதனை தரிசிக்க சென்றிருப்பவர்களுக்கு பங்கிடல் நேர்ச்சை வைத்தல், அவ்விடத்தில் சங்கீதமிசைத்து மேளம் கொட்டல் போன்ற அனைத்து விடயங்களையும் இஸ்லாம் தடுத்து, அவை அனைத்தும் பித்து அத் எனக்கூற சட்டம் வகுத்துள்ளது.

எனவே மேற்கூறப்பட்டவைகள் அனைத்தும் தடுக்கப்பட்ட பித்துக்களிலுள்ளவை என்பதற்குரிய சில ஆதாரங்களைப் பார்ப்போம். நாரி (ஸ்ல) அவர்கள் மரணிப்பதற்கு ஒத்து நார்க்கஞ்சு முன்னாக விசுவாரு கூறுகின்றார்கள். அறிந்து கொள்ளுங்கள், உங்கஞ்சு முன்னுண்டான சமீக்தவாகள். அவர்களது நமியார்களதும், நல்லநியார்களதும், கர்றுகளை வணக்கங்களாக எடுத்துக் கொண்டார்கள். எனவே நீங்களும் அவர்களும் கர்றுகளை வணக்கங்களாக எடுத்துக் கொள்ளாதிர்கள் எனக் காறி உங்களை தடுக்கின்றேன் என்றார்கள் (முஸ்லிம்). வணக்கஸ்தலம் என்பது, அல்லாஹ்வை மாச்திரம் வணங்கக்கூடிய இடமாகும். எனவே யார் கப்பிடத்திலோ, அதன் பக்கம் திரும்பியோ வணங்குகின்றானோ. அவன் அதனை வணக்கஸ்தலமாக எடுத்துக் கொண்டான்

என்ற கருத்தையே கொடுக்கின்றது. மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். உங்களுடைய வீடுகளை கப்றுக எாக ஆக்கிக் கொள்ளாதீர்கள், மேலும் எனது கப்றுதலைப்பட்டத்துக்குறிய இடமாகவும் அமைத்துக் கொள்ளாதீர்கள். நீங்கள் எங்கிருந்து எனக்கு ஸலவாத் சொன்ன போதிலும் அது என்னை அடைந்து விடுகின்றது(ஆழாவுத்).

மேற்கூறப்பட்ட ஹதீஸில், உங்களுடைய வீடுகளை கப்று களாக ஆக்கிக் கொள்ளாதீர்கள், என்பதிலிருந்து இரு சட்டங்கள் எமக்குக் கிடைக்கின்றன. 1)மார்க்கம் அனுமதித்த காரணமின்றி, பர்ளான தொழுகைகளை சக்தியுள்ள ஆண் கள் பள்ளி சென்று ஜமாஅத்துடன் தொழுது கொள்வது டன், நபில் தொழுகை, திக்ரு, குர்லூன் ஒதுதல், சுன் னத்தான தொழுகைகள் போன்றவைகளை வீட்டிலே செய்து கொள்வது சிறந்ததாகும் என்பதனை அறிவிக்கின்றது. 2)மரணித்தவர்கள் அடக்கப்படும் மையவாடிகள், தொழுவதற்கோ, குர்லூன் ஒதுவதற்கோ உரிய இடமல்ல என்பதும் தெளிவாகின்றது.

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் கப்றின் மீது உட்காரவோ, அதை முன்னோக்கி தொழிலோ வேன் டாம் (ழுவிலிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மனிதர்களில் மிகவும் மோசமானவர்கள், மறுமை உருவாகும் காலத்தில் உயிருடன் கிருப்ப வர்களும், கப்றுகளை வனக்கல்லங்களாக எடுத்துக் கொள்ப வர்களுமாகும் (சஹியத், சஹீல் சீரோதீம்).

எனவே யார் கப்றுகளையும், தர்ஹாக்களையும் தொழு கைக்காகவும், பிரார்த்தனைக்காகவும், பள்ளிகளாக எடுத்துக் கொள்கின்றார்களோ, அவர்கள் அல்லாஹுவும் அவனது தூதரும் தடுத்த ஒரு விடயத்தை செய்தவராகவும், அல்லாஹுவுக்கு இணை கற்பிப்பதன் பால் இட்டுச் செல்லக் கூடிய விடயத்தில் ஈடுபட்டவராகவும் ஆகவிலிடுகின்றார். மேலும் கப்றுகளில் அடக்கப்பட்டிருக்கும், நபிமார்களும், நல்லடியார்களும், இவர்கள் செய்யும் இவ்வாறான பித்துத்

துக்களை கடுமையாக வெறுத்து, அதில் ஈடுபடுபவர்களை தடுத்து நிறுத்தியவர்களுமாகும் என்பதனை நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டும். எனவே ஈஸா (அலை) அவர்கள் கிரிஸ்தவர்கள் செய்வதையும், வேறு சில நபிமார்கள் யூதர்கள் செய்வதையும் வெறுத்து வந்தார்கள்.

மேலும் கப்புகளை கொண்டாட்டத்துக்குரிய இடங்களை கவும், விக்ரகங்களாகவும், எடுத்துக் கொள்வதை தடுத்திருப்பது, அவைகளை கண்ணியப்படுத்துவதை தடுப்பதற் காகவல்ல, மாற்றமாக அவைகளில் ஈடுபடும் போது, நபி (ஸல்) அவர்கள் காட்டிய வழிமுறைகள் புறக்கணிக்கப் பட்டு மறக்கடிக்கப்படுகின்றன என்ற காரணத்தினாலாகும். மேலும் உயர்த்தப்பட்ட கப்புகளும், குப்பாக்களும் தரைமட்டமாக்கப்பட வேண்டும் என, பின்வரும் ஹதீஸ் பிரகடனப்படுத்திக் கொண்டிருக்கின்றது. அடு அல் ஹய் யாஜ் அல் அசதி அவர்கள் அநிவிக்கின்றார்கள். அவி (ரவி) அவர்கள் என்னை ஒரு பிரயாணத்தில் பின்வருமாறு கூறி அனுப்பி கிள்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் என்னை ஒரு பிரயாணத்தில் அனுப்பி போது, அவியே! உயர்த்தப்பட்ட அனைத்துக் கப்புகளை ஏற்க தரைமட்டமாக்கியும், அனைத்து சிலைகளை அழித்தும் விடுவா யாக. எங்க்கூறி அனுப்பினார்கள். நானும் அதனையே உளக்குக் கூறி அனுப்புகின்றேன் என்றார்கள் (முஸ்லிம், நீரிமிதி, நஸீரி, அழுநாவுத்). மேலும் அடு அவி அல்ஹம்தானி அவர்கள் அநிவிக்கின்றார்கள். ரோம் நாட்டின் ஒரு பகுதியில் புலாலக் கீப்ரு உடைத் தர்தாஸ் என்பவருடன் கிருந்து கொண்டிருந்தோம். அப்போது எங்களில் ஒருவர் மரணித்து விட, அவரை கப்பிலை கீட்டு, கப்பற சமாக்கி விட்டு, கப்புகளை நபி (ஸல்) அவர்கள் சம்பந்தம் டூ கூறுவதை, நான் கேட்டேன் எனக் கூறினார்கள் (முஸ்லிம், நசவி, அழுநாவுத்). மேலும் அம்றுப்னு உஸ்மான் பின் ஹானி: அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். காசிம் என்பவர் கூயினா (ரவி) அவர்களிடம் சென்று, எந்து தாயே! நபி (ஸல்) அவர்களதும்,

அவர்களது திரு தோழர்களதும் கப்றுகளை எனக்கு சற்று காட்டு வீரர்களாக எவக் கேட்டேன். அப்பொது எனக்கு அவர்கள், அதிகம் உயர்க்கப்படவில்லை. தாழோடு ஒட்டுமும் தில்லாத, சிறு கற்களால் மற்றும்பட்ட முன்று கப்றுகளைக் காட்டினார்கள் (அழுதாவுத்).

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்களின் கப்றுக்கு மேல் கட்டப்பட்டிருக்கும் குப்பா, ஹிந்து 678ம் ஆண்டுக்கு முன்னுண்டான காலங்களில் கட்டப்படவில்லை. மாற்றமாக அதற்குப்பின் ஆட்சிக்கு வந்த லாஹரிர் மன்குரின் காலத்தில் கிரிஸ்தவர்களின் கோயில்களிலுள்ளதைப் பின்பற்றி அக்கப்ரின் மேலே அக்குப்பாவை கட்டும் படி ஏவினார். மேலும் அக்கிரிஸ்தவர்களைப் பின்பற்றியே வலீது பின் அப்துல் மலிக்கின் காலத்தில் மத்தொப்பள்ளியில், கோலங்கள் வரையப்பட்டு அழுகு படுத்தப்பட்டது. இப்படிப்பட்ட செயல்கள் நபி (ஸல்) அவர்களின் வழிமுறைக்கு முற்றிலும் மாற்றமானதாகும்.

எனவே நம் நாட்டுத் தலைவர்கள் நபி வழிகாட்டவின டிப்படையில் நடப்பதற்கும், பித்துக்களை காலா காலமாக அழித்தொழிப்பதற்கும், எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் அருள் புரிய வேண்டும்.

எனவே இஸ்லாமியத் தலைவர்கள் அல்லாஹ் வினதும் அவனது தூதர் முஹம்மத் (ஸல்) அவர்களினதும் சொல் லுக்குக் கட்டுப்பட்டவர்களாக, அக்கப்றுகளில் இருக்கும் குப்பாக்களையும், அது தவிர்ந்த தர்ஹாக்களையும், அவை களிலிருக்கும் விளக்குகளையும், தகர்த்தெறிந்து, அவை களை வணங்கவும், வழிப்படவும், அதனை தொட்டு முத்த மிட்டு, வலம் வந்து, பரகத் பெறும் நோக்கில் வருபவர்களையெல்லாம் தடுத்து நிறுத்தி, அவர்களுக்கு சத்தியத்தைப் போதித்து, அல்லாஹ் வை மாத்திரம்தான் வணங்க வேண்டும் என்ற உண்மையை அவர்களுக்கு உணர்த்த பாடுபட வேண்டும்.

மேலும் கப்றுகளை உயர்த்திக் கட்டி, அதிலே எழுதி, வெள்ளை அடித்து அழுகு படுத்துவதை தடுத்து வந்திருக்

கும் சில ஹதீஸ்களைப் பார்ப்போம். ஜாபிர் (ரவி) அவர்கள் பின்வருமாறு அறிவிக்கின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்ரின் மீது உட்காருவதையும், வெள்ளை ஆழ்வதையும், அதனை கட்டி உட்யாத்துவதையும் தடுத்ததை நான் கேட்டிருக்கின்றேன் (முஸ்லிம், அழகாவுத், திர்மிதி, நஸீ''). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் கப்ரில் மீது உட்காரவோ, அதன் மக்கம் காழவோ வேண்டாம் (முஸ்லிம், அழகாவுத், திர்மிதி, நஸீ''). மேலும் ஜாபிர் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்ருகனுக்கு வெள்ளையூர்வதை தடுத்தார்கள். (திர்முஹாஜூஷ்). மேலும் ஜாபிர் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்ரிலே ஏதனையும் எழுத வேண்டாம் என தடுத்திருக்கின்றார்கள் (ஹதீஸ்). இரு கப்ருகளை இனம் கண்டு கொள்வதற்காக கல் போன்றவற்றை அடையாளமாக வைப்பதில் தவறேதுமில்லை. அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். உல்லாசம் இல்லை மன்னாலின் கப்ரை ஒரு கல்லை நட்வேது கொண்டு அடையாளமிடுவாயாக (திர்முஹாஜூஷ்).

மேலும் கப்ருகளிடத்தில் சென்று அறுத்துப் பலியிடுவது, கூடாதென்றும், அவ்வாறு செய்வது பெரிய இணையிலுள்ளவை என்றும் முன்னை பாடங்களில் கூறப்பட்டிருப்பதுடன், இன்னும் சில ஹதீஸ்களையும் கூறிக் கொள்கின்றோம். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். கப்ருகளிடத்தில் அறுப்பது இல்லாத்திலுள்ளதல்ல (அழகாவுத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். அல்லாறு அல்லாதவாறுக்கு அறுப்பவனை அல்லாறு சரிப்பானாக (ஹதீஸ்).

## கிணமை கற்பிக்கும் கப்ரு நிர்ச்சனம்.

கப்ருகளையும், தர்ஹாக்களையும், தரிசிக்கும் நோக்கில் சென்று, அங்கே அறுத்துப் பலியிடுதல், பிரார்த்தித்தல், உதவி கோரல், அபயம் தேடல், தனது கஷ்டங்களை நீக்கி, தேவைகளை நிறைவேற்றவும், நோய்

நிவாரணம் பெறவும், காணாமல் போனவைகளை பெற்றுத் தருப்படியும், உணவு, சூழ்நிலை, செல்வம், போன்றவைகள் கிடைக்க அருள் புரியவும் வேண்டச் செல்வது அல்லாஹ் வக்குச் செய்ய வேண்டிய வணக்கத்தை அவனால் படைக் கப்பட்ட ஒருவனுக்கு செய்தவனாக ஆகிவிடுகின்றான். அன்றைய அறியாமைக்கால மக்களும் இவ்வாறானவைகளில் ஈடுபட்டு, இறைவனை நிராகரித்து, இணைகற்பித்து தனது நல்லமல்களையே அழித்துக் கொண்டார்கள் என் பதனை குர்த்துன், ஹதீஸ் தெளிவுபடுத்திக் கொண்டிருக்கின்றது. எனவே மேற்கூறப்பட்ட விடயங்களில் யாராவது ஈடுபட்டிருந்தால், அல்லாஹ் விடம் பாவமன்னிப்புக் கோரிக் கொள்ள வேண்டும்.

அவ்விடயங்களில் ஈடுபடுவது தனது நந்திரியைகளை அழித்து விடும் என பின்வருமாறு அல்லாஹ் கூறிக் கொண்டிருக்கின்றான். தீந்தும் அவர்கள் (அல்லாஹ் வக்கு தினை வைத்திருந்தால், அவர்கள் செய்து கொண்டிருந்த (நன்மை யான) வைகள் (யாவும்) அவர்களை விட்டு அழிந்து விடும் (6.88). மேலும் கூறுகின்றான். மேலும் (தீந்தியில்) செயலால் அவர்கள் செய்து கொண்டிருந்தவற்றின் பால் நாம் முன்னோக்கி, பின்னர் (அவர்கள் உலகில் விசுவாசம் கொள்ளாததால்) பற்றப்பட்ட முழுதியாக (பலனற்றதாக) அவைகளை நாம் ஆக்கி விடுவோம் (25. 23).

இவ்வாறு கப்பறுகளுக்கும், தர்ஹாக்களுக்கும் சென்று, அவைகளை வலம் வந்து, க.பாவை ஹஜ் செய்வது போன்று ஹஜ் செய்து, சில நாட்கள் தங்கி, அதிலடக்கப் பட்டிருப்பவர்களுக்கு தலைசாய்த்து, பாதுகாப்புக் கோரி இவ்வாறான இஸ்லாம் தடுத்த விடயங்களை செய்பவர்கள், நாம் நன்மையான காரியங்களில் தான் ஈடுபட்டுக் கொண்டிருக்கின்றோம் என நினைத்துக் கொண்டிருந்தாலும், அவர்கள் இஸ்லாம் அனுமதிக்காதவைகளைச் செய்து வழிகேட்டிலேயே சென்று கொண்டிருக்கின்றார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். (தம்) செயல்களால்

பெரும் நஷ்டவாளிகள் யார்? என்பதை உங்களுக்கு அறிவிக்கட்டுமா? என்று (நயியே) நீர் கேட்டிராக! (அவர்கள்) ஏத்தகையோ வரல்றால், கிள்வுக வாழ்க்கையில் அவர்களின் முயற்சி யினர்று விட்டது. நிச்சயமாக அவர்களோ காரியங்களில் அழகானவற் றையே தாங்கள் செய்வதாக எண்ணிக்கொள்கின்றனர் (18. 103–104) மேலும் கூறுகின்றான். நிச்சயமாக (விக்ரக ஸூராதனை செய்யும்) கிவர்கள், எதில் கிருந்து கொண்டிருக்கின்றார்களோ, அது அழிந்து விடக் கூடியதும், அவர்கள் எதை செய்து கொண்டிருக்கின்றார்களோ, அது முற்றிலும் வீணானதுமேயாகும், என்று கூறினார் (7. 139).

மேலும் இணைவைத்தவர்கள், இஸ்லாத்தில் தடுக்கப் பட்டவைகளில் ஈடுபடுபவர்கள் கேட்கும் பிரார்த்தனைகளுக்கு விடையளிக்கப்படுவதைக் காணுகின்றோம். இவ்வாறு அவர்களது தேவைகள் நிறைவேற்றப்படுவது அல்லாஹ் அவர்கள் மீது கொண்ட கருணையின் காரணமாகவோ, அல்லது அவன் மீது கொண்ட அன்பின் காரணமாகவோ அல்ல, மாற்றமாக அல்லாஹ் அக்கப்றில் அடக்கப்பட்டிருப்பவர்களிடம் கேட்கும் பிரார்த்தனைகளுக்கெல்லாம் அவன் விடையளித்து, அவர்களை மேலும், மேலும் சோதித்து, அவர்களை அழிவின் பால் இட்டுச் செல்கின்றான்.

எனவே சிலர் கேட்கக் கூடாதவைகளைக் கேட்டுப் பெற்றுக்கொள்வதுடன், அதன் மூலமே அழிந்தும் போகின்றார்கள். அல்லாஹ் கூறுகின்றான். (ஆகவே விகவாசிகளே) உங்கள் தீர்த்தகளை, மிக்க பணிவாகவும், (தாழ்ந்த குரவில்) மைது வாகவும், உங்களுக்கு வேண்டியவைகளைக் கொரிப்பிரார்த்தனை செய்து) நீங்கள் அழையுங்கள். நிச்சயமாக அவன் வரம்பு மீறு வோரை நேசிக்க மாட்டான் (7. 55). எனவே இன்று சிலர் அல்லாஹ் வால் தடுக்கப்பட்ட விடயங்களைச் செய்து, அல்லாஹ் விடம் பிரார்த்திக்கின்றார்கள். அல்லாஹ் அதனையும் நிறைவேற்றுகின்றான். இன்னும் சிலர் குறி, சாஸ்திரம் சொல்லக் கூடியவர்களிடம் சென்று, அவர்கள் சொல்வதை

நம்பி, அவர்களிடம் தாயத்து, நூள் போன்றவைகளை எழுதிக் கேட்டு, அதன் மூலம் நிவாரணம் பெற முற்படுகின் நார்கள். இன்னும் சிலர் தர்ஹாக்களுக்குச் சென்று அதி ஹுள்ள மண்ணை எடுத்து அதன் மூலம் நோயாளியின் நோயை குணப்படுத்தவோ, மலடியை பிள்ளை பெறச் செய்யவோ முற்படுகின்றார்கள். இவ்வாறான சந்தர்ப்பங் களிலெல்லாம் அல்லாஹ் அவர்களது தேவைகளை நிறை வேற்றி அவைகளை நம்பும் படி செய்து, அவர்களை சோதனைக்குட்படுத்துகின்றான். ஆக இன்று குனியம், தாயத்து, கண்திருஷ்டி போன்றவைகளுக்குரிய தாயத்து, போன்றவைகளின் மூலம் பலர் நிவாரணம் பெறுவதைக் காணுகின் நோம். என்றாலும் அவை அனைத்தும் அல்லாஹ்வின் உத்தரவின் பேரிலே நிவாரணம் பெறுகின்றன என்பதனை நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டும்.

அதனையிட்டு அல்லாஹ் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். தீவிறும் ஈ(ச்குனியத்)தை எவர் விலைக்கு வாங்கிக் கொண்டாரோ, அவருக்கு மறுமையில் எந்த பாக்கியமுமில்லை என்பதைத் திட்டமாக அவர்கள் அறிந்திருக்கின்றனர். மேலும் அவர்கள் அறிந்து கொள்ளக் கூடியவர்களானால், ஏதற்குப்பகரமாக தங்களையே அவர்கள் விற்று விட்டார்களோ, அது மிகக்கூட்டது. தீவிறும் நிச்சயமாக அவர்கள் விசுவாசங் கொண்டு (அல்லாஹ்வினால் தடுக்கப்பட்டவற்றைத் தவிர்ந்து) சஞ்சிக் கொண்டார்களானால், (அவர்களுக்குத்) திட்டமாக அல்லாஹ்விடியிருந்து கிடைக்கும் நற்கூலி மிகச் சிறந்ததாக கிருக்கும். (தீதுஸ்த்ரி) அவர்கள் அறிந்து கொள்வார்களானால் (மிக்க நன்று) (2. 102-103). மேலும் அச் சூனியக்காரர்கள், இன்னும் அவர்களைப் போன்றோர், தாம் இம்மையில் செய்யும் இவ்விடயத்தால் மறுமையில் நமக்கு எந்நன்மையும் இல்லை, நாம் நஷ்டவாளிகளாகத்தான் இருக்க வேண்டிய ஒரு இழி நிலை உருவாகும் என்பதனை அறிந்து வைத்திருக்கின்றார்கள். அதனையிட்டு அல்லாஹ்வும் பின்வருமாறு கூறுகின்றான். அவர்களுக்கு தீப்ரனிப்பு

தும், அவர்களுக்கு யினாலிக்காததுமானதை அவர்கள் கற்றுக் கொள்கின்றார்கள் (2.102).

இதே போன்று கப்பறுகளிடத்தில் சென்று தமது தேவை களைக் கேட்டு, பிரார்த்திப்பவர்களுக்கும் அல்லாஹ் அவர்களது தேவைகளை நிறைவேற்றிக் கொடுத்து, அதை விட மோசமான கெடுதியையும் அவர்களுக்கு ஏற்படுத்தி வைக்கின்றான். எனவே இவ்வாறான விடயங்களில் ஈடுபடுபவர்களில் சிலர், தாம் செய்யும் இவ்விடயம் ஹராமானது என்று தெரிந்து கொண்டே செய்தால், மேற்கூறப்பட்டவாறு குனியக்காரர்களுக்கு மறுமையில் எவ்வாறு தண்டனை வழங்கப்படுகின்றதோ, அதே தண்டனையை இவர்களும் பெற்றுக் கொள்வார்கள். அது ஹராமெனத் தெரியாது அவைகளில் ஈடுபட்டு வந்தால், அதைப்பற்றிய மார்க்க அறிவை தேடிப் படிக்கவில்லை என்ற காரணத்தால் தண்டனைக்குரியவனாகின்றான்.

எனவே நாம் தொழுகைக்காக எத்திசையை முன் ணோக்குகின்றோமோ, அத்திசையின் பக்கமே முன்ணோக்கி பிரார்த்திக்க வேண்டும். ஆனால் இன்று சிலர் தாம் பிரார்த்திக்கும் போது, அவர்களுடைய பெரியார்கள், வலிமார்களது கப்பறுகள் எத்திசையாக இருக்கின்றதோ, அத்திசையின் பக்கம் திரும்பி பிரார்த்திக்கின்றார்கள். மேலும் அவர்களது வலிமார்கள் இருக்கும் திசையில், தமது பின் புறத்தை காட்டி நிற்பதை மிகவும் தவறான விடயமாகவும் கருதி, அவர்களின் பின்புறம் கிப்லாவின் திசையாக அமைந்த போதிலும், அதனைப் பொருட்படுத்தாது அவர்களது வலிமார்கள் இருக்கும் திசையை முன்ணோக்கியவர்களாக நிற்கின்றார்கள். இவை அனைத்தும் கிரிஸ்தவர்களின் பழக்கவழக்கத்திலுள்ளதுடன், மற்றொரு வகையில் இணையாகவும் மாறுகின்றது.

### **காபிர்களின் கப்பறுகளை தரிசிப்பதுக்காக சட்டம்.**

முஸ்லிம்கள் படிப்பினை பெறுவதற்காக காபிர்களின் கப்பறுகளை தரிசிப்பதில் எவ்விதத் தவறும் கிடையாது.

என்றாலும் அவ்வாறு தரிசிக்கச் செல்பவர்கள் அவர்களுக்கு ஸலாம் கூறுவதோ, அவர்களுக்குப் பாவமன்னிப்புக் கோருவதோ கூடாது. அதனை பின்வரும் நபிமொழி பின் வருமாறு தெளிவுபடுத்துகின்றது. அடு ஹைரரா (ரலி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் தனது தாயாரின் கப்பற தரிசித்த போது, நானும் அழுது, தனக்கு குழாலுள் எவர்களையும் அழச் செய்து விட்டார்கள். அழுது விட்டு இன்னை மாற கூறுகின்றார்கள். நான் இதைவிடிட்டு எனது தாய்க்கு பாவ மன்னிப்புக் கோர அழுதி கேட்டேன், எனக்கு அழுதி கிக்கப்பட்ட வில்லை. அதை தரிசியிப்பதற்கு அழுதி வழங்குமாறு கேட்டேன், அதற்கு மாத்திரம் அழுதி வழங்கப்பட்டது. எனவே கப்பறுகளை நீங்கள் தரிசியுங்கள், அது உங்களுக்கு மறைத்தை ஞாபகப் படுத்தும் என்றார்கள் (முல்லிம்). மேலும் சாலிம் என்பவரின் தந்தை பின்வருமாறு அறிவிக்கின்றார். ஒரு நாட்டுப்புறவாசி நபியவர்களிடம் வந்து, அல்லாற்றிலின் தூதரே! எனது தந்தை உற்றார் உறவினர்களை சேர்ந்து நடந்தார், இது போன்ற கீன்றும் ஏத்தனையோ நற்கிரியைகளில் உடைய்வராக வாழ்ந்து, மருவித்து விட்டார். தற்போது அவர் கிருக்கும் கிடம் யாத்தன (கவனமா, நாகமா) வினவினார். அதற்கு நபியவர்கள், அவர் கிருக்கும் கிடம் நாகமாகும் என விடுதயனித்தார்கள். கிதைக் கேட்ட அம்மலிகர் மனுமுடைந்து, அல்லாற்றிலின் தூதரே! உங்களின் தந்தை எங்கேயிருக்கின்றார்? என மீண்டும் வினவினார். அதற்கவர்கள் நீ எக்கர்த்தில் உக்கமாக சென்றாலும், அது கிதைவைத்தவரின் கப்பறாக பிழுந்தால், அதற்கு நாகதைக் கொண்டு நன்மாறாயும் சொல்வாயாக! எனக் கூறினார்கள். மீண்டும் (சாலிம்) என்பவர் கூறுகின்றார். அதன்னின் அந்த நாட்டுப்புறவாசி கில்லாத்தை ஏற்று, அல்லாற்றிலின் தூதர் எனக்கு ஒரு குதியை உண்மையை ஓப்புதைத்திருக்கின்றார். அதாவது நான் காரிர்களின் கப்பறின் உக்கமாக சென்றால்,

அவர்களுக்கு நாதகக் கொண்டு நன்மாறாயும் கூற வேண்டும் என்றார்கள் (கிப்புமாஜூஸ்).

**பெண்கள் கப்பறுகளை தரிசிப்பதினாலும், ஜாஸாவை பின் தொடர்வதினாலும் சட்டம்.**

பெண்கள் கப்பறுகளை தரிசிப்பதோ, அதனை பின் தொடர்ந்து செல்வதோ கூடாதென பல ஹதீஸ்கள் தெளிவு படுத்திக் கொண்டிருக்கின்றன. அவைகளில் சிலதைப் படுத்து நோக்குவோம். இப்னு அப்பாஸ் (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள், கப்பறுகளை தரிசிக் கும் வென்களையும், அவைகளை உள்ளிகளாகவும், விளக்கேகற்றும் தீடங்களாகவும் மாற்றிக் கொள்ளும் வென்களையும் சமித்திருக்கின்றார்கள் (அஹ்மத். அழுதாவுத். நஸீ'திர்மிதி). மேலும் அடு ஹரரா (ரவி) அவர்கள் அறிவிக்கின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்பறுகளை தரிசிக்கும் வென்களை சமித்தார்கள் (அஹ்மத். கிப்புமாஜூஸ். திர்மிதி) மேலும் ஜனாஸாவை பெண்கள் தொடர்ந்து செல்வது கூடாது என்பதனை, பின்வரும் நபி மொழி தெளிவுபடுத்துகின்றது. நபி (ஸல்) அவர்கள் பாதிமா (ரவி) அவர்களைப் பார்த்து பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நீ மக்காவில் ((குதம்)) என்ற தீட்த்துக்கு அப்பாலிருக்கின்ற கப்பற தரிசிப்பதற்காக) குதம் என்ற தீட்த்திற்கு மாத்திரம் சென்று (அதற் கப்பால் உன்னால் செல்ல முறையாதிருந்தாலும்) தீவ்வாறான வியங்கள் (ஏதோவொன்றை குதிப்பிட்டு அவைகள்) நடக்கின்ற வரைக் கும் கவனத்தை நுழைய மாட்டாய் என்றார்கள் (புகாரி. முஸ்லிம்).

மேலும் இப்னு தைமியா அவர்கள் கூறும் போது, பின் வருமாறு கூறுகின்றார்கள். அறிஞர்களில் சிலர் பெண்களும் ஆண்களைப் போன்று கப்பறுகளை தரிசிக்கலாம் என நினைத்து, அதற்கு ஆதாரமாக பின்வரும் பொதுவான நபி மொழியை கூறுகின்றனர். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் அக்கப்பறுகளைத் தரிசியுங்கள். அது உங்களுக்கு மறுமையை ஒபகர்ப்படுத்தும் (ஹதீஸ்). ஆனால் மேற்கூறப்

பட்ட ஹதீஸை சிறந்த முறையில் ஒருவன் சிந்தித்தால், பெண்கள் அதில் உள்ளடக்கப்படமாட்டார்கள் என்பதனை புரிந்து கொள்வான். அவ்வாறு பெண்கள் உள்ளடக்கப்பட மாட்டார்கள் என்பதற்குரிய காரணங்களைப் பார்ப்போம்.

- நீங்கள் தரிசியுங்கள். என்று கூறிய நபிவாக்கியம், ஆண்களை மாத்திரமே குறிக்கின்றது. இப்பொதுச் சொல்லில் பெண்களும் உள்ளடக்கப்படுவார்கள் எனும் கருத்து, மிகவும் பலவீனமானதாகும். எனவே பொதுவான நபிமொழியொன்று, பெண்கள் கப்பு களை தரிசிப்பது கூடாதென்று குறிப்பிட்டு வந்த பல நபிமொழிக்கு முரண்பாடாக இருக்கவும் முடியாது. மேலும் பெரும்பான்மையான மார்க்க அறி ஞர்களின் கருத்துப்படி பொதுவாக வந்த நபி வாக்கியம், குறிப்பிட்டு வந்த நபிவாக்கியத்துக்கு பின்பு தான் வந்திருந்தாலும் கூட, குறிப்பிட்டு வந்திருப்பதை, பொதுவானது மாந்றி வைக்கவும் மாட்டாது. மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறியிருக்கின்றார்கள். ஹார் தையிழ்துத் தொழுதையில் கலந்து கொள்கின்றாரோ, சுவருக்கு ஒரு கீராத் நன்தையும், அதை தொடர்ந்து சென்று, சுடக்கும் வரை கிருப்பவர்களுக்கு கிரு கீராத் நன்தையும் கிடைக்கும் (ஹதீஸ்). மேற்கூறப்பட்ட நபி வாக்கியத்திலும், ஹார் என்ற சொல் ஆண்களையும், பெண்களையும் பொதுவாகக் குறிக்கும். என்றாலும் சஹீஹான ஹதீஸ்கள், பெண்கள் மையித்தை பின் தொடர்ந்து செல்வது தடுக்கப்பட்டுள்ளதென்று கூறியிருப்பதால், அவர்களுக்கு பின்தொடர்ந்து செல்வது தடை விதிக்கப்பட்டுள்ளது.
- நீங்கள் தரிசியுங்கள் என்ற வசனத்தில் பெண்களும் உள்ளடக்கப்படுவார்கள் என்றிருந்தால், அவர்களுக்கும் கப்புகளை தரிசிப்பது ஆகுமாக்கப்பட்டிருக்கும். ஆனால் எந்த மார்க்க அறிஞரும் பெண்கள் கப்பு களை தரிசிப்பதனை ஆகுமாக்கவில்லை. மேலும்

நபியவர்களின் காலத்திலோ, குலபாஉர்ராதிதீன் கள் காலத்திலோ, பெண்கள் கப்றுகளை தரிசிக்கச் சென்றார்கள் என்பதற்கும் எவ்வித ஆதாரமு மில்லை. பெண்களும் தரிசிக்கச் செல்லலாம் என்று கூறும் கூட்டத்தினர் பின்வரும் ஹதீஸை ஆதாரமாகக் கொள்கின்றார்கள். ஆயிஷா (ரவி) அவர்கள் ஆயிஷிலில்லாத போது, மரகிழ்த நனது சகோதரர் அப்துர் ரஹ்மானின் கர்றற தரிசித்து விட்டு, நீ மரகிழ்த வேதன யில் நான் உன்னை பார்த்திருந்தால், தற்போது உன்னை தரிசிக்க வந்திருக்க யாட்டேன் எனக் கூறினார்கள் (ஹதீஸ்). மேற்கூறப்பட்ட ஹதீஸில் வந்திருப்பதின் படிக்கும், பெண்கள் கப்றுகளை தரிசிப்பதற்குரிய ஆதாரம் இல்லை. மேலும் கப்றுகளை தரிசிப்பதை விட அதற்காக தொழுகை நடத்துவதே மிகவும் முக்கியமானதாகும். என்றாலும் வெண்கள் மையித்தை யில் ஏதாட்வதை நபி (ஸல்) அவர்கள் தடுத்திருக்கின்றார்கள் (துகாரி). எனவே பெண்களுக்கு அத்தொழுகையில் கலந்து கொள்வதற்கே சந்தர்ப்பம் அளிக் கப்படாத போது, எவ்வாறு கப்றுகளை தரிசிப்பதற்கு அனுமதி வழங்கப்படும்.

- மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்றுகளை தரிசிக்கும் பெண்களை சபித்திருக்கின்றார்கள் என இரு ஹதீஸ்கள் ஆதாரபூர்வமாக வந்திருக்கின்றன. எனவே அனுமதிக்கப்பட்டதை கூறும் ஹதீஸ், இந்த ஹதீஸ்களை மாற்றிவிடும் எனக்கூறினால், அதற்குரிய பதில் மேற்கூறப்பட்ட வசனத்தில், பெண்கள் உள்ளடக்கப்படமாட்டார்கள் என்பதாகும். மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்றுகளை அதிகமாகத் தரிசிக்கும் வெண்களை, அல்லது கப்றுகளை தரிசிக்கும் வெண்களை அல்லாற் சமிப்பானாக. எனக் கூறியிருப்பது பெண்களை மாத்திரமே குறிப்பிட்டு வந்திருக்கின்றது.

ஆனால் நீங்கள் தரிசியுங்கள் எனக்கூறுப்பட்ட வசனத்தில் மேற்கூறப்பட்ட காரணங்களுக்காக, பெண்கள் எவ்வகையிலும் உள்ளடக்கமாட்டார்கள் என்பது தெள்ளத்தெளிவானதாகும். அல்லது கப்புகளை தரிசிக்கும் பொன்களை அல்லாற் சரியானாக எனக்கூறுப்பட்ட ஹதீஸும், அதனைத் தரிசியுங்கள் என அனுமதி வழங்கப்பட்ட ஹதீஸுக்கு பிறகே கூறப்பட்டிருக்கலாம். அதற்குரிய ஆதாரமாக அதனை பள்ளிகளாகவும், விளக்கேற்றும் இடங்களாகவும் எடுத்துக் கொள்ள வேண்டாம் என இணைத்தே கூறுப்பட்டிருப்பதைக் குறிப்பிடலாம்.

மேலும் பெண்கள் கப்புகளை தரிசிப்பது தடுக்கப்பட்டதல்ல, மாற்றமாக வெறுக்கப்பட்டதோன்றாகும் எனக்கூறுபவர்கள், பெண்கள் கப்புகளை தரிசிப்பதனை சபித்து வந்திருக்கும் ஹதீஸ்கள் ஹராத்தைக் குறித்தும், அனுமதித்து வந்த ஹதீஸ்கள் ஹராமாக்கப்பட்ட சட்டத்தை மாற்றியமைத்து விட்டதெனவும் கூறுகின்றனர். அதனை உறுதிப்படுத்த பின்வரும், உம்மு அதிய்யா அவர்களுடைய சொல்லை ஆதாரமாகக் கொள்கின்றார்கள். உம்மு அதிய்யா அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். நாம் தமிழித்தை மின் தொடர்ந்து செல்வதை மின் டும் தடுக்கப்பட்டோம், என்றாலும் எங்களுக்கு அதனை உறுதியாகச் சொல்லப்படவில்லை. கப்புகளை தரிசியாறும், மின்தொடர்வதைப் போன்றது தான், ஆக அவ்விரும்பும் வெறுக்கப்பட்டவையே தவிர தடுக்கப்பட்டவையல்ல. மேலும் சிலர், ஹதீஸில் சபிக்கப்பட்டிருப்பது கப்புகளை அதிகமாகத் தரிசிப்பவர்களைத்தான், வருடத்தில் ஒரு முறை தரிசிப்பவர்களையல்ல, எனவே அவ்வாறு ஏதோ ஒரு நாள் சென்று தரிசித்துக் கொள்ளலாம் என்ற அடிப்படையில் கூறுகின்றனர்.

கப்புகளை தரிசிக்கச் செல்வது ஹராம் எனக்கூறும் கூட்டத்தினர், மேற்கூறுப்பட்ட காரணங்களுக்கு பின்வருமாறு விளக்கமளிக்கின்றார்கள். மேற்கூறுப்பட்ட வசனத்தில் கூறப்

பட்டிருக்கும் அதிகமாகத் தரிசிக்கும் வெண்கள் என்பது, அவ்வாறு அதிகமாக கப்றுகளைத் தரிசிக்கும் பெண்களைத் தான் கூறப்பட்டிருக்கின்றதென வைத்துக் கொண்டாலும், அதிலே இவ்வாறு தரிசித்தால் ஹராம், இவ்வாறு தரிசித் தால் ஹராமாக மாட்டாது என்பதனை அறிவிப்பதற்கு எவ்வித அறிகுறியும் கிடையாது. மாந்றமாக கப்றுகளைக் தரிசிக்கும் பெண்களை பொதுவாகவே சபித்து கூறப்பட்டிருக்கின்றது. மேலும் பெண்கள் மரணம் அறிவிப்பதும் ஹராமாகும் அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் கப்றுகளைத் தரிசிக்கச் சென்ற பெண்களைப் பார்த்து பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் கூவி கொடுக்கப்படாத நிலையில் (ஆண்களை விட்டும்) நீங்கிச் செல்லுங்கள். (இவ்வாறு தரிசிக்க வருவதால்) நீங்கள் உயிரோடுள்ளவர்களை நாசப்படுத்தி, மரணித்தவர்களை நோவினை செய்கின்றீர்கள் (ஹநிஸ்). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் பாதிமா (ரலி) அவர்களைப் பார்த்து பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நீங்கள் கூவி கொடுக்கப்பட்டிருக்கின்ற கப்றத தரிசிப்பதற்காக ) குத்த என்ற திட்டத்திற்கு மாத்திரம் சென்று (அதற்கப்பால் உன்னால் செல்ல முடியாதிருந்தாலும்) இவ்வாறான விடயங்கள் (ஏதோவொன்றை குறிப்பிட்டு அதைகள்) நடக்கின்ற வகுரக்கும் கவனத்தில் நுழைய மாட்டாம் என்றார்கள் (புகாரி.முஸ்லிம்). எனவே மேற்கூறப்பட்ட இரு ஹதீஸ்களும் பெண்கள் ஜனாஸாவைத் தொடர்ந்து செல்லக் கூடாது என்பதனை உறுதிப்படுத்துகின்றது.

மேலும் உம்மு அதிய்யா அவர்கள் கூறிய, (என்றாலும் எங்களுக்கு அத்தனை உறுதியாகச் சொல்லப்படவில்லை) என்ற சொல்லை, ஒரு வேளை உறுதியாக தடுக்கப்படவில்லை என்ற கருத்தில் கூறியிருக்கலாம். அப்படியிருந்தாலும் ஹராமில்லை என்பதற்கு அதில் எவ்வித சான்றும் இல்லை. அல்லது ஹராமாக்கப்பட்ட முறையில் தடுக்கவில்லை என எண்ணியிருக்கலாம். எப்படியிருந்தாலும், நபியவர்கள் கூறியதையே நாம் ஆதாரமாகக் கொள்ள வேண்டும். மேலும்

நபி (ஸல்) அவர்கள் ஆண்களுக்கு அனுமதி வழங்கியது அது அவர்களுக்கு மறுமையை ஞாபகப்படுத்தும் என்ற காரணத்துக்காகும். எனவே அவ்வாறு பெண்களுக்கும் அனுமதி வழங்கினால், தனது கவலையை அடக்கிக் கொள்ள முடியாமல் மனமுடைந்து, அழுது ஒப்பாரி வைத் தும், அங்கே சமூகமளித்திருக்கும் ஆண்களை தனது பேச்சினாலும், அழகாலும் நாசப்படுத்தியும் விடுவார்கள். அதனடிப்படையில் தான் மேற்கூறப்பட்ட ஹதீஸில் தடுக்கப் பட்டிருக்கின்றார்கள்.

மேலும் இஸ்லாம் ஒரு விடயத்தைத் தவிர்த்து அதனை ஏன் தடுத்ததென்ற காரணத்தைத் தெளிவு படுத்தாதிருந்தால், அதனையிட்டு ஆராய்ந்து கொண்டிருக்காமல் அதனை ஏற்று நடக்க வேண்டும். இதனடிப்படையில் பெண்கள் கப்புகளைத் தரிசிக்கச் செல்வதே அங்கு அடக்கப் பட்டிருப்பவர்களுக்காக பிரார்த்தனை செய்வதற்காகும், எனவே அவர்கள் அங்கு செல்வதால் மேற்கூறப்பட்ட பிரச்சினைகள் ஏற்பட வாய்ப்பு வசதிகள் இருக்கின்றதென்பதால், தமது வீடுகளிலிருந்து கொண்டே அவர்களுக்காக பிரார்த்தித்துக் கொள்ளலாம். இதனால் தான் சில மார்க்க சட்ட வல்லுனர்கள், பெண்கள் கப்புகளைத் தரிசிப்பதற்காக மையவாடிகளுக்குச் செல்வதன் மூலம், தனது அழகு, பேச்சு போன்றவைகள் வெளியாகி பிரச்சினையை ஏற்படுத்தும் என்பதனை அறிந்திருப்பானேயானால், அவள் அங்கு செல்வது ஹராமாகும் எனக் கூறியிருக்கின்றார்கள்.

### **கப்புகளை தரிசிக்கப் பிரயாணம் செய்து.**

நபிமார்களது, அல்லது நல்லடியார்களது, அல்லது வேறு யாருடைய கப்புகளாக இருந்த போதிலும், அவைகளை தரிசிப்பதற்கு பிரயாணம் மேற்கொள்வதை நபி (ஸல்) அவர்கள் அனுமதிக்கவில்லை. மேலும் நபி (ஸல்) அவர்களின் வழி முறையை அணுவணுவாய் பின் பற்றிய நபித்தோழர்களும் அவ்வாறு செய்யவில்லை. மேலும் மார்க்க அறிஞர்களாவது அதனை ஆகுமானதென்று

கூறுவில்லை. மாற்றமாக நபி (ஸல்) அவர்கள் மூன்று பள்ளிகளைத் தவிர ஏனைய பள்ளிகளுக்கு பிரயாணம் செய்வதைத் தடுத்திருக்கின்றார்கள். அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். மீன்று பள்ளிகளான மஸ்ஜிதிதுல் ஹராம், மஸ்ஜிதிதுன் நவவி, மஸ்ஜிதிதுல் அக்லா, போன்றவகைக்கே தவிர, (பொதி கூந்து) பிரயாணம் செல்லக் கூடாது(புகாரி,முஸ்லிம்).

இவ்வாறு இம்மூன்று பள்ளிகளையும் நபி (ஸல்) அவர்கள் குறிப்பிட்டுக் கூறியதன் காரணம், அவைகளில் தொழுவதால் பன்மடங்கு நன்மைகள் கிடைக்கின்றதென்ப தனாலாகும். அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின் வருமாறு கூறுகின்றார்கள். எனது கீஸ்பன்னியில் ஒரு தொழுதை தொழுவது, மக்காவிலுள்ள மஸ்ஜிதிதுல் ஹராம், தவிர்ந்த ஏனைய பள்ளிகளில், ஆயிரம் தொழுதை தொழுவதை விட சிறப்பானதாகும் (புகாரி,முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். எனது கீஸ்பன்னியில் ஒரு தொழுதை தொழுவது, மஸ்ஜிதிதுல் ஹராம், தவிர்ந்த ஏனைய பள்ளிகளில், ஆயிரம் தொழுதை தொழுவதை விட சிறப்பானதாகும். மஸ்ஜிதிதுல் ஹராமில் ஒரு தொழுதை தொழுவது, எனது பள்ளியில் நூறு தொழுதை தொழுவதை விட சிறப்பானதாகும் (அவற் மத்.கீஸ்ரு ஹாசைமா.கீஸ்ரு ஹிஸ்பான், கீஸ்ரு மாஜூல்). வேறொரு அறிவிப்பில், மஸ்ஜிதிதுல் ஹராமில் ஒரு தொழுதை தொழுவது, ஏனைய பள்ளிகளில் ஒரு கில்ட்சம் தொழுதை தொழுவதை விட சிறப்பானதாகும் (அவற் மத்.கீஸ்ரு மாஜூல்).

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்களின் கப்பறையோ, அல்லது வேறு எந்தக் கப்பறையோ தரிசிக்கச் செல்வது கூடுமென்றி ருந்தால், நபி (ஸல்) அவர்கள் அதனை தெளிவுபடுத்தியிருப்பார்கள். மதீனாவை தரிசிக்கச் செல்வதெல்லாம் அவரது பள்ளியை தரிசிப்பதற்காகும், யாராயினும் கப்பறை தரிசிக்க வேண்டும் என்ற நோக்கில் சென்றால், அவர் நபி (ஸல்) அவர்களின் வழிமுறைக்கு மாறு செய்ததுடன், அவரது வழிமுறையை புறக்கணித்தவராகவும் கருதப்படுகின்

நூர். நபி (ஸல்ல) அவர்களது கப்பறை தரிசிக்கப் பிரயாணம் செய்ய முடியுமென்றிருந்தால், நபி (ஸல்ல) அவர்கள் தடுத்து நிறுத்தியவைகள் அனைத்தும் நிகழ்ந்து, இன்று மனிதர்கள் செய்து கொண்டிருக்கும், அனைத்து கப்பறு சம்பந்தமான தடுக்கப்பட்ட விடயங்களும், நபி (ஸல்ல) அவர்களின் கப்பறி லேயும் நடப்பதைக் காணலாம்.

இன்று சிலர் கப்பறுகளை தரிசிக்கப் பிரயாணம் மேற் கொள்ளலாம் என்பதற்கு பல ஆதாரங்களை கூறி வருகின் றனர். அவர்கள் கூறும் ஆதாரங்களை நாம் சந்று ஆராய் ந்து பார்ப்போமேயானால், ஒன்று அவை பலவீனமானதா யிருக்கும், அல்லது நபி (ஸல்ல) அவர்களின் மீது இட்டுக் கட்டப்பட்டதாயிருக்கும். ஆதலால் தான், தாரகுத்தி, பைஹி, இப்னுஹஜர், போன்ற அறிஞர்கள், அவைகளை இனங்கண்டு, தெளிவுபடுத்திக் கூறியிருக்கின்றார்கள். எனவே அவர்கள் கூறும் ஆதாரங்களில் நபி (ஸல்ல) அவர்கள் கூறியதாக கூறப்படும் இட்டுக்கட்டப்பட்ட சில ஹதீஸ் களைப் பார்ப்போம். நபி (ஸல்ல) அவர்கள் கூறியதாக பின் வருமாறு கூறுகின்றார்கள். யார் ஹஜ் செய்து, (மதினா சென்று) என்கை தரிசிக்க வில்லையோ, அவன் எனக்கு அநியாயம் செய்து விட்டான். மற்றொரு ஹதீஸ் பின்வருமாறு கூறுகின்றது. யார் எனது மரணத்தின் பின் என்கை தரிசிக்கின்றானோ, அவன் என்கை உயிருடனிருக்கும் போது, தரிசித்தவன் போன்றவனா வான்.

மற்றொரு ஹதீஸ் பின்வருமாறு கூறுகின்றது. என்கை யும், எனது தந்தை கீஸ்தாஷீமயும், ஒரே வருடத்தில் தரிசிப்ப வருக்கு, அல்லாஹ்விய மிருந்து கவனத்தைப் பெற்றுக் கொடுப்பதற்கு நான் யாறுப்பேற்றுக் கொள்கின்றேன். மற்றொரு ஹதீஸ் பின் வருமாறு கூறுகின்றது. எனது கப்பறை யாவர்களும் தரிசிக்கின்றாரோ, அவருக்கு எனது சிபாரிசு கடமையாகி விட்டது. மேற் கூறப்பட்டவைகள் நபி (ஸல்ல) அவர்கள் அறிவித்து விட்டுச் சென்றதென அவர்கள் கூறிய போதிலும், நபியவர்கள் அறி

வித்ததற்கு எவ்வித ஆதாரமுமில்லை. மாற்றமாக நபியவர்கள் மீது இட்டுக்கட்டி இஸ்லாத்தில் புகுத்தப்பட்டவை என்பதனை பல மார்க்க அறிஞர்கள் எடுத்துக் கூறியிருக்கின்றார்கள்.

எனவே மேற்கூறப்பட்ட ஹதீஸ்களுக்கு, இப்னு ஹஜர், உகைலி, போன்றோர், விளக்கமளிக்கையில், அவைகளை நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறியிருக்கின்றார்கள் என்பதற்கு எவ்வித ஆதாரமுமில்லை, மாற்றமாக அவைகளை நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறியதாகக் கூறி இட்டுக்கட்டியிருக்கின்றார்கள் எனக் கூறுகின்றனர். மேலும் இப்னு தைமியா அவர்கள் கூறும் போது, அவை இட்டுக்கட்டப்பட்டவைகள் எனக் கூறி விட்டு, அவர்கள் கூறுவது போன்று நபியவர்கள் தான் அதனை கூறிச் சென்றிருந்தால், அவர்களது தோழர்களான சஹாபாக்கள், அதனைப் பின்பற்றி மக்களுக்கும் அறி வித்துவிட்டுச் சென்றிருப்பார்கள். ஆனால் அவர்களோ அவ்வாறு செய்யவுமில்லை, செய்யுமாறு மக்களைத் தூண்டவுமில்லை. மேலும் ஒரு நாட்டுப்புற வாசி நபியவர்களின் கப்றிடம் வந்து, அல்லாஹ் வின் தூதரே உங்கள் மீது அல்லாஹ் வின் சாந்தி உண்டாக்ட்டும் எனக் கூறிவிட்டு, அல்லாஹ் கூறுகின்றான். தீங்கும் நிச்சயாக அவர்கள் தமக்குத் தாமே அநீதியிழுத்துக் கொண்டு உம்மிடம் வந்து (4.64). என்று உங்கள் மீது இறக்கப்பட்ட இறைவசனத்தை கேட்டு இங்கு வந்திருக்கின்றேன்,,,என்ற தொடர் ஹதீஸாம் பல வீனமானதாகும். மேலும் பிலால் (ரவி) அவர்கள் நபியவர்களின் கப்றின் பக்கம் வந்து இவ்வாறிவ்வாறெல்லாம் நடந்து கொண்டார்கள் எனும் ஹதீஸாக்கும் எவ்வித ஆதாரமும் கிடையாதென மார்க்க அறிஞர்கள் கூறுகின்றனர். மேலும் நபியவர்களது தோழர்கள் இவ்வாறாக மார்க்கம் அனுமதிக்காத பித்துத்தான் விடயங்களில் ஈடுபடுபட மாட்டார்கள் என உறுதியாகவும் கூறியிருக்கின்றார்கள்.

மேலும் எனக்கு அல்லாஹ் விடம் கண்ணியம் கிருந்து கொண்டுக்கின்றது எனவே அக்கண்ணியத்தின் மூலம் அல்லாஹ் விடம்,

வல்லா தேடுங்கள். என்ற ஹதீஸ், எந்த ஹதீஸ் கிரந்தங்களிலும் இடம் பெறவில்லை. மாற்றமாக ஸானன், முப்ததி ஆத், போன்ற கிரந்தங்களில் மேற்கூறப்பட்ட ஹதீஸ் இட்டுக்கட்டப்பட்டதென்று உறுதியாகக் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. எனவே நபியவர்களுக்கு அல்லாஹ் விடத்தில் கண்ணியம் இருக்கின்றதென்பது உண்மை, ஆனாலும் அதனைக் கொண்டு வல்லா தேடும்படி எந்த ஹதீஸாம் எமக்கு அறிவிக்கவில்லை. ஆக எமக்குக் கிடைக்கும் நலவும், பரகத்தும், பொருத்தமும் அவர்களை பின்பற்றுவதின் மூலம் தான் கிடைக்கின்றதே தவிர, அவர்கள் கூறிச்செல்லாததை பின்பற்றுவதின் மூலமாகவல்ல என்பதனை நாம் உணர்ந்து கொள்ள வேண்டும்.

மேலும் உங்களுக்கு சில விடயங்கள் கந்தமாக கிருந்தால், நீங்கள் கப்றுகளில் அடக்கப்பட்டிருப்பவர்களிடம் கிலகுவாக்க கேட்டுப் பற்றுக் கொள்ளுங்கள். மேலும் ஒரு கல்லின் மீது நீங்கள் நல்லன்றும் கொண்டால், அதுவும் உங்களுக்கு பிரயோஜன மனிக்கும். மேலும் ஒவ்வொரு நல்லத்தோரது கப்றிலும், அவ்வாறு ஒரு மலக்கை சாட்டி, மனிதர்கள் கேட்கும் தேவைகளையூல்லாம் நிறைவேற்றி வைக்கச் செய்கின்றான். இது போன்ற இன்னும் எத்தனையோ ஹதீஸ்கள், நபியவர்களின் மீது இட்டுக் கட்டப்பட்டவைகளாகும்.

மேலும் இன்னாரை தமது வலியென்றும், தமது பெரியார் என்றும் கூறி, அவர்களை வணங்கி வழிப்பட்டு வரும் கப்று வணங்கிகள், தமது வலிமார்களின் மூலம், நாம் பிரயோஜனப்படுகின்றோம் என்பதை மக்களுக்கு தெரிவிக்கும் வகையில், கப்றில் அடக்கப்பட்டிருக்கும் அவரது பெரியாரிடம் அவரது கஷ்டத்தைக் கூறிய போது, அவர் அதனை உடனே நீக்கி விட்டார் என்றும், மற்றுமொரு மனிதர், கப்றில் அடக்கப்பட்டிருப்பவரிடம், பிரார்த்தித்த போது, அவர் இவரது தேவையை நிறைவேற்றி விட்டார் என்றும், மற்றுமொருவர் நோயினால் பீடிக்கப்பட்ட போது, அதற்குரிய நிவாரணியை கப்றில் அடக்கப்பட்டிருப்பவரிடம்

கேட்ட போது, அதனை அவர் குணப்படுத்தி விட்டார் என்றும், இது போன்ற எண்ணற்ற பொய்களைக் கூறி வருகின்றனர். இதில் கவலைக்குரிய விடயம் யாதெனில், இதைக்கேட்கும் அறிவிலிகள் உடனே அவைகளை நம்பி, அவர்கள் எவ்வாறு செய்து வருகின்றார்களோ, அதே போன்று இவர்களும் செய்து, இஸ்லாம் தடுத்து நிறுத்திய இணைகற்பிக்கக் கூடிய கூட்டத்திலுள்ளவார்களாக மாறி விடுகின்றனர். எனவே அவ்வாறான விடயங்களிலிருந்து எம்மை நாம் பாதுகாத்துக் கொள்ள எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் அருள் புரிவானாக.

**நபி (ஸல்) அவர்கள் மீறும், அவர்களது தீரு தோழர்கள் மீறும் ஸலாம் கூறும்.**

இன்று அதிகமானவர்கள் நினைப்பது போன்று, ஹஜ் ஜாக் காலத்திலிருந்தாலும் சரிதான், அல்லது அது தவிர்ந்த ஏனைய காலங்களிலிருந்தாலும் சரிதான், நபியவர்களின் கப்பைத் தரிசிப்பது கடமையுமல்ல, நிபந்தனையுமல்ல. மாற்றமாக யார் அவரது பள்ளியை தரிசிக்கச் செல்கின்றாரோ, அவர்களுக்கும், மதினாவில் வசித்துக் கொண்டிருக்கும் ஆண்களுக்கும் தான் ஆகுமாக்கப்பட்டிருக்கின்றது. எனவே நபியவர்களது பள்ளியை தரிசிக்கச் செல்பவர், தனது வலது காலை முன்வைத்து, மில்மில் லாஹி வஸ்ஸலாத்து, வஸ்ஸலாஹ் அஹா ரஸாவில்லாஹி, அஷாது மில்லாஹில் அழிம், வபிவஜ்ஜஹிலீல் கரீம், வகல்தானிலீல் கதீம், மினாஷ் தழுத்தானிர் ரஜீம், அல்லாஹும்மஸ்தாலீ அப்வாப ரஹ்மாத்திக். என ஏனைய பள்ளிகளில் ஒதுவதைப் போன்று ஒதி, உட்சென்று, சுன்னத்தான் பள்ளிக் காணிக்கை இருந்துக்கொண்டு தொழுது, இம்மை, மறுமை சம்பந்தப்பட்ட விடயங்களைக் கேட்டுக் கொள்ள வேண்டும்.

மேலும் முடியுமானவர்கள் பின்வரும் நபி மொழிக்கேந்ப ரவ்மா ஷரீபில் தொழுது கொள்வது மிகவும் சிறந்ததாகும். அதனையிட்டு நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்

றார்கள். எனது வீட்டுக்கும், மின்பஞ்சகும் தீடப்பட்ட பகுதி, கவ ஏத்தின் யூங்காவனங்களில் ஒரு யூங்காவனமாகும் (ஹதீஸ்). மேலும் பாழான தொழுகையைப் பொறுத்த வரையில், உரூ மக்களும், நபியவர்களின் பள்ளியை தரிசிக்கச் சென்றவர்களும் முதல் வரிசையில் இடம் பிடித்து தொழுது கொள்ள முயற்சித்துக் கொள்ள வேண்டும். அதனது நன்மையை நபி (ஸல்) அவர்கள் பின்வருமாறு விவரிக்கின்றார்கள். மஹிதர்கள் தொழுதகவின் அழைப்பொலிபிலும், முதல் வரிசையிலும் ஸ்ரீ சிறப்பை தெரிந்து கொள்வார்களெனில், குழந்தைகள் தவழுவதைப் போன்று தவற்ந்து வந்து நான், அதனை பற்றுக் கொள்ள முடியுமென்றிருந்தால், அவ்வாறு வந்து அதனை பற்றுக் கொள்வார்கள் (துகாரி, முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். என்னை இன்டொடருங்கள், இன்னால் வரும் சமுதாயம் உங்களைப் பின்டொப்பர்வார்கள். தொழுதகக்கு தொப்பந்தும் தாழ்க்கதுச் செல் வானை அவ்வாறு அனைத்து விடயங்களிலும் இன்னதையவே செய்கின்றான் (முஸ்லிம்).

மேலும் இதைப் போன்ற, இன்னும் பல ஹதீஸ்கள் அனைத்துப்பள்ளிகளையும் உள்ளடக்கும் விதத்தில், பொதுப்படையாகவே கூறப்பட்டிருக்கின்றன. அதற்குதான் மாக. நவி (ஸல்) அவர்கள் தனது தோழர்கள் தொழுதகக்கு நிற்கும் போது, வரிசையின் வலது உக்கத்திலே நின்று கொள்ளுமாறு ஆர்வநீட்டுவார்கள். அவ்வாறு வலது பக்கத்தில் நிற்கும் போது, ரவ்மா ஷரீபை விட்டும் தூரமாகிச் செல்ல வேண்டியதொரு நிலை ஏற்படுகின்றது, அவ்வாறிருந்தும் கூட, இவ்வாறு செய்யுமாறு ஆர்வமுட்டுவார்களென்றால், இதற்கு எவ்வளவு சிறப்பு இருந்து கொண்டிருக்கின்றதென நாம் ஒவ்வொருவரும் சந்தூர் சிந்தித்துப் பார்க்க வேண்டும்.

ஆனால் பெண்களைப் பொறுத்தவரையில், எப்போதும் அவர்கள் ஆண்களுக்குப் பின்னாலே நிற்க வேண்டும். எவ்வளவு தூரம் ஆண்களது கண்களுக்குப் படாதவாறு இருந்து கொள்ள முடியுமோ, அவ்வாறு இருந்து கொள்வது

மிகவும் சிறந்ததாகும். மேலும் தரிசிக்கச் சென்றவர், பள்ளிக்குரிய காணிக்கை தொழுகையை தொழுத்தின் பின், நபியவர்களதும், அவர்களது இரு தோழர்களதும், கப்றுடிக ஞக்குச் சென்று தரிசித்து, நபி (ஸல்) அவர்களின் கப்றுக்கு முன்னால் நின்று, (அடுஹனிபா (ரஹ்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். கிப்லாவின் பக்கம் திரும்பி.) அமைதியான முறையில் சப்தத்தை உயர்த்தாது, அஸ்ஸலாழு அலைக்க யா ரஸால்லாஹ் வரவும்துவுல்லாஹி வயரகாந்துஹா எனக் கூறிக் கொள்ள வேண்டும்.

மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் மரணித்து விட்டார்கள் என அல்குர் ஆனும், சஹீஹான ஆதாரபூர்வமான ஹதீஸ் களும், மார்க்க அங்கூர்களும் ஏகோபித்த முடிவாகக் கூறி யுள்ளார்கள். என்றாலும் கூட, குர்ஆன் கூறுவது போன்று, ஷஹதாக்கள், மற்றும் நபிமார்கள், ஏனைய மரணித்த அனைவரும் மண்ணையே வாழ்க்கையை அனுபவித்துக் கொண்டிருக்கின்றார்கள். அடுத்ததாக நபி (ஸல்) அவர்களுக்கு ஸலாம் கூறியதன் பின், அவர்களது இரு தோழர்களுக்கும் ஹதீஸ்களில் வந்ததன் பிரகாரம், ஸலாம் கூற வேண்டும். இப்னு உமர் (ரஹி) அவர்கள் நபி (ஸல்) அவர்கள் மீதும், அவர்களது இரு தோழர்கள் மீதும் ஸலாம் கூறும் போது, அஸ்ஸலாழு அலைக்க யா ரஸால்லாஹ், அஸ்ஸலாழு அலைக்க யா அயாபக்ர், அஸ்ஸலாழு அலைக்க யா அயதி. எனக்கூறி விட்டு சென்று விடுவார்கள். குறிப்பு: (அஸ்ஸலாழு அலைக்கும் யா அயதி) என்று அவர்கள் கூறியது, அவர்களது தந்தையாகவிருப்பதனாலாகும், எனவே ஏனையோர், கூறும் போது, அஸ்ஸலாழு அலைக்க யா உமர் எனக்கூறிக் கொள்ள வேண்டும்.

மேலும் மாலிக் இமாம் அவர்கள் மஸ்துக் என்ற நூலில் கூறும் போது, நபியவர்களின் கப்றுடியில் நின்று கொண்டு பிரார்த்தனையில் ஈடுபடாமல், ஸலாம் கூறிவிட்டு திரும்பி விடுவதையே சிறப்பானதாக கருதுகின்றேன் என்றார்கள். மேலும் நபித்தோழர்களைப் பொறுத்த வரையில், நபி

(ஸல்ல) அவர்களுக்கு ஸலாம் கூறுவதற்காக அடிக்கடி அவரது கப்பற்றிக்கு சென்று கொண்டிருக்க மாட்டார்கள். ஏனை னில் நபி (ஸல்ல) அவர்கள் அதனை தடுத்திருப்பதுடன், அதனை அதிகமாக சென்று வரும் ஓர் இடமாக எடுத்துக் கொள்ள வேண்டாம் எனவும் தடுத்திருக்கின்றார்கள். அது மட்டுமல்லாமல், தொழுகையில், பள்ளியில் நுழையும் போது, வெளியேறும் போது, அதானின் துஆு போன்ற அனைத்திலும் நபியவர்கள் மீது ஸலவாத்தும், ஸலாமும் கூறப்படுகின்றதென்பதை அறிந்திருப்பதுடன், எவ்விடத்திலிருந்து அவர்களுக்கு ஸலாம் கூறினாலும் அவர்களை அது சென்றடைந்து விடும் என்பதனையும் அவர்கள் அறிந்திருந்தார்கள்.

மேற் கூறப்பட்டவைகளையிட்டு நபி (ஸல்ல) அவர்கள் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். எனது கப்பற விழாக் கொண்டாடும் ஓர் இடமாகவும், உங்களுடைய வீடுகளை கப்பறகளாகவும் ஆக்கிக் கொள்ளாதீர்கள். என் மீது ஸலவாத்துச் சொல்லுங்கள். நீங்கள் எங்கிருந்து ஸலவாத் சொன்ன போதிலும், அது என்னை வந்தடைகின்றது(அழுதாவுத்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். அவ் ஸாஹிவுக்கு சில ஊர் கற்றும் மலக்குமார்கள் கிருக்கின்றார்கள். அவர்கள் எனது சமுதாயம், எனக்குக் கூறுகின்ற ஸலாத்தை எனக்கு எத்திவைக்கின்றார்கள் (நஸீم்). மேலும் நபி (ஸல்ல) அவர்களின் கப்பற்றியில் நீண்ட நேரம் நிற்பது, அவ்விடத்தில் சப்தத்தை உயர்த்துவது போன்ற விடயங்களையும் இஸ்லாம் தடுத்திருக்கின்றது. எனவே நாம் அவ்விடத்தில் அமைதியான முறையில் எமது ஸலாத்தைக் கூறிவிட்டு ஒதுங்கி விட வேண்டும். அல்லாஹ்வும், நபி (ஸல்ல) அவர்களிடத்தில் சப்தத்தை உயர்த்திப் பேச வேண்டாம் என, இச்சமுதாயத்தைத் தடுத்திருக்கின்றான். அதைப்பற்றி பின் வருமாறு கூறுகின்றான். விகுவாசிகளே! நாமியினுடைய சப்தத்திற்கு மேல், உங்களின் சப்தத்தை உயர்த்தாதீர்கள். மேலும் உங்களில் சிலர், மற்ற சிலருடன் உரக்கப் பேசுவதைப் போன்று,

அவரிடம் பேசுவதில் (சப்தத்தை உயர்த்தி)நீங்கள் உரக்கர் போசாதீர்கள். (ஏனெனில் இதனை)நீங்கள் உயர்ந்து கொள்ள முடியாத நிலையில், உங்களுடைய (நன்மையான) செயல்கள் வழிந்து விடும். நிச்சயமாக அல்லாற்றுவதைய தூதரிடத்தில் (போகும் போது) நங்களுடைய சப்தங்களை தாழ்த்திக் கொள்கின்றார்களே. அத்தகையோர் அவர்களுடைய தீதயங்களை யைபக்திக்காக, அல்லாற் பரிகந்தமாக்கி வைத்தானே அத்தகையோராவார். அவர்களுக்கு மன்னிப்பும் மகத்தான கூலியும் உண்டு (49. 2-3).

எனவே நபி (ஸல்) அவர்கள் உயிருடனிருக்கும் போதும் சரிதான், மரணித்ததன் பின்பும் சரிதான், கண்ணி யத்திற்குரியவர்களாகும். எனவே ஒரு விசுவாசி, நபியவர்களின் கப்றுடியில், ஒழுக்கமின்றி நடந்து, மார்க்கம் அனுமதிக்காக விடயங்களை செய்வது தடுக்கப்பட்டிருக்கின்றது. ஒரு முறை நபியவர்களின் பள்ளியில், அறிமுகமில்லாத தீருமலிதர்கள் சப்தத்தை உயர்த்தி உரையாறுக் கொண்டிருப்பதை கண்ட உமர் (ஹலி) அவர்கள், தீரு நபியவர்களின் பள்ளியைப் படும். தீரிலே சர்த்திட்டுப் பேசக்கூடாது என்றும், உங்களுக்குத் தெரியாதா? என வினவிலிட்டு, நீங்கள் தீவ்வுர்வாசிகளாயிருந்தால் உங்களை அழக்கு நோவினை செய்திருப்பேன், எனக்கு நினரார்கள் (ஏற்றீல்).

இன்னும் சிலர் நபியவர்களின் கப்றின் பக்கம் திரும்பி, பிரார்த்தனையில் ஈடுபட்டுக் கொண்டிருக்கின்றார்கள்கள், இவ்வாறு செய்வதற்கும் இல்லாத்தில் எவ்வித ஆதாரமும் கிடையாது. ஒரு முறை ஒரு மலிதர் நபி (ஸல்) அவர்களின் கப்று டியில் பிரார்த்திர்ப்பதைக் கண்ட சொலுவும் தூயிதீவில் பேரர்பிள்ளை யான அலி என்பவர், அதனை கடுத்து விட்டு மின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்களிடமிருந்து எனது பாட்டள் கேட்டு, அவரிடமிருந்து எனது நந்தை கேட்டுக் கூறிய ஒரு மூத்தை உங்கு அறிவிக்கட்டுமோ? என வினவிலிட்டு மின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். எனது

கப்பற கொண்டாடப்படும் கிடமாகவும், உங்களுடைய வீடுகளை கப்பற களாகவும் ஆக்கிக் கொள்ளாதீர்கள். இன்னும் என் மீது ஸலவாத் சொல்லுங்கள், நீங்கள் எங்கிருந்து கூறிய போதும், அது எனக்கு ஏத்தினவைக்கப் படுகின்றது (ஸ்யுதாவுத்).

இன்னும் சிலர் நபியவர்களுக்கு ஸலாம் கூறும் போது, தனது கையைக்கட்டி பணிவான முறையில் ஸலாம் சொல் வதைக் காணுகின்றோம். இவ்வாறு பணிவான முறையில், அல்லாஹுவை மாத்திரம் தான் வணங்க வேண்டுமென்பதீ னால், அவனால் படைக்கப்பட்ட படைப்பினங்களுக்கு அவ்வாறு செய்வது கூடாது. இதே போன்று இன்னும் சிலர் கிப் லாவை விடவும், கப்பறுகளுக்கு கண்ணியம் கொடுத்து, அதன்பக்கம் திரும்பி, ஸலாம் கூறிப்பிரார்த்தித்துக் கொண் டிருக்கின்றார்கள். இவை அனைத்தும் இஸ்லாம் அனுமதிக் காத பித்துக்களென்பதுடன், அவ்வாறான விடயங்களில் ஈடுபடுவதால் அல்லாஹுவின் தண்டனைக்கு ஆளாக வேண்டியதோர் நிலையும் ஏற்படும் என்பதனையும் நாம் தெரிந்து கொள்ள வேண்டும். எனவே நாம் நபி (ஸல்) அவர்களதும், குலபாதர் ராவ்ஷிதீன்களதும், நபியவர்களது ஏனைய உத்தமத் தோழர்களதும் வழிமுறையைப் பின் பற்றி, எமது வாழ்க்கையை அமைத்துக் கொள்ள வேண்டும்.

மேலும் நபியவர்களது கப்பற தொட்டு முத்தமிடுவது, அக்கப்பறு அடக்கப்பட்டிருக்கும் அறையின் சுவரை தொட்டு முத்தமிடுவது போன்றவைகள் அனைத்தும் விலக்கப்பட்டுள்ளதை, மார்க்க அறிஞர்கள் அனைவரும் ஒருமித்த கருத்தாகக் கூறியுள்ளார்கள். அதனடிப்படையில் தான், இப்னு உமர் (ரலி) அவர்கள், நபி (ஸல்) அவர்களின் கப்பற தொடுவதையே வெறுத்திருக்கின்றார்கள்.

இன்னும் சில சட்ட வல்லுனர்கள், நபி (ஸல்) அவர்களுடைய கப்பறின் பக்கம் இருந்து, ஸலாம் கூறும் போது, அஸ்ஸலாஹு அலைக்க யா நபிய்யல்வாறு, அஸ்ஸலாஹு அலைக்க யா கியரத்தல்வாறு மின் ஹல்கிழி, அஸ்ஸலாஹு அலைக்க யா சம்பிதல்

முர்சலீன், வகியாமல் முத்தகீன், அஷ்வதூ அன்னக கத் பல்லக்த ரிஸாவெற், வசுத்தைத்தல் அமானெற், வநசாற்தல் உம்மாற், வஜா ஹந்த மில்லாஹி ஹக்க ஜிஹாதிஹி. எனக் கூறலாம் எனக் கூறுகின்றனர். எனவே இவ்வாறு கூறுவது நபியவர்களின் பண்புகளைக் குறிப்பிடுகின்றதே தவிர, இவ்வாறு கூற வேண்டும் என்பதற்கு எவ்வித ஆதாரமும் கூறப்படவில்லை.

எனவே நபி (ஸல்) அவர்களின் கப்பறைத் தரிசிப்பது ஆண்களுக்குத் தான் மார்க்கத்தில் அனுமதி வழங்கப் பட்டிருக்கின்றது. பெண்களைப் பொறுத்தவரையில், அவ்வாறு நபியவர்களுடைய கப்பறை தரிசிக்கச் செல்லும் போது, ஆண்களுடன் கலந்து, அவர்களை தீய விடயங்களிலும், தீய எண்ணங்களிலும் ஈடுபடுத்த வாய்ப்புகள் இருப்பதனால். அதனை தரிசிக்கச் செல்லக் கூடாது. அதனைத் தவிர்த்து நபியவர்களின் பள்ளிக்கு வந்து தொழுவது, பிரார்த்திப்பது போன்ற விடயங்கள் அனைவருக்கும் ஆகு மாக்கப்பட்டிருக்கின்றதென்பதால், இவ்விடயங்களில் பெண்களும் கலந்து கொள்ளலாம்.

### யக்கனுக்கு ஏத்து அவத்துல்.

இதனை பூர்த்தி செய்வதற்கு முன்பாக, அல்லாஹ் வின் தன்டனையைப் பயப்படாது, வட்டி, ஹராமான விடயங்கள் போன்றவைகளில் ஈடுபட்டு, அதிலே எல்லை மீறிச் சென்று, தனக்குக் கடமையான விடயங்களை விட்டும் பாராமுகமாக இருக்கக் கூடியவர்கள், அவர்களுடைய தவறையுணர்ந்து, அல்லாஹ் விடம் பாவமன்னிப்புக் கோரி, சரணடைவதற்காக வும், மறுமை நாளில் அல்லாஹ் வின் முன்னிலையில் எனக் கேற்பட்ட கை சேதமே, என அலறுவதற்கு முன்னாலும், இஸ்லாமிய நீதவான்கள், மார்க்க அறிஞர்கள், மற்றும் ஏனைய முஸ்லிம்களும், தாம் செய்த தீய செயல்களை விட்டுவிட்டு, அல்லாஹ் விடம் பாவமன்னிப்புக் கோரி, குர் ஆன், ஹதீஸ் அடிப்படையில் வட்டியைத் தடுத்து, நல் லதை ஏவி, தீயதைத் தடுத்து, மக்களை ஈருலகிலும் நேரான வழியின்பால் இட்டுச் செல்லும் விடயங்களில் வழி

நடத்திச் சென்று, புதியதோர் வாழ்க்கையை அவர்கள் ஆரம்பிக்க வேண்டும் என ஆதரவு வைத்தவனாக நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறி விட்டுச் சென்ற சில விடயங்களை ஞாபகப்படுத்த விரும்புகின்றேன்.

அல்லாஹ் கூறுகின்றான். விகுவாசங் கொண்டோரே, அல்லாஹ்தை நீங்கள் யெந்து கொள்ளுங்கள். மேலும் நீங்கள் (உன்மையாக) விகுவாசங் கொண்டவர்களாக இருப்பின், வட்ட யில் (எடுத்தது போக) எஞ் சியிருப்பதை (எடுக்காமல்) விட்டுவிடுங்கள். ஆகவே (கட்டளையிடப் பட்டவாறு) நீங்கள் செய்யாவிடுன். அல்லாஹ் விடமும், அவனுடைய தூதரிடமும், போரிடுவதாகப் பிரகடனம் செய்து விடுங்கள். மேலும் நீங்கள் (தவ்பா செய்து) மீண்டும் விட்டால், உங்கள் செல்வங்களில் அசல் தொகைகள் உங்களுக்குண்டு. நீங்கள் (அதிகமாக வாங்கி கடன் பட்டோருக்கு) அநியாயம் செய்யாதீர்கள். (அவ்வாறே) நீங்களும் (மூலத்தொகையைப்) பற்றுக் கொள்வதிலிருந்து அநியாயம் செய்யப்படமாட்டார்கள் (2. 278-279). மேலும் நபி (ஸல்) அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். வட்ட சாப்பிடுவதனையும், சாப்பிடக் கொடுப்பவதனையும், அவ்வட்டதைய ஏழுதுபவனையையும், அதற்கு சாப்சியாய் இருக்கும் கிருவரையும் அல்லாஹ் சமிஸ்பானாக (இறதீல்).

மேலும் கூறுகின்றார்கள். எனது சமுதாயத்தில் சில கூட்டுப் பூர்வாகி, விச்சாரித்ததையும், பட்டையும், மதுவையும், சங்கீதத் தையும், ஆகுமாக்கிக் கொள்வார்கள். கின்றும் சில கூட்டுத்தினர் ஒடு கிடத்தில் ஒன்று கூடி, அவர்களில் ஒருவரை ஏதோ ஒடு பொருளை வாங்கி வரும்படி அறுப்புவார்கள், அவரும் சென்று திரும்புவதற்கிடையில், அல்லாஹ் அவர்களிருந்த கிடத்ததை அழித்து, மறுமை வரையும் அவர்களை குரங்குகளாகவும், உன்றிகளாகவும் மாற்றி விடுவான் (புகாரி) மேலும் கூறுகின்றார்கள். எனது சமுதாயத்தில் மதுவை, வேறு பெயரிட்டு அஞ்சி, பாடகிகள் பாட்டுப் பாட, கிள்ளிசை திசைப்பவர்கள் உருவாகுவார்கள். அவர்களை

அல்லாற் பூமியின் மூலம் சூழி வாங்கியும், குரங்கு, பன்றிகளாக உடுமாற்றியும் வேதனை செய்வான் (இப்புழைஷ்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். மஹிதர்களே! உங்கள் பெண்கள் அழகான ஆடைகளை அணிவதை விட்டும், மேலும் பன்னியிலே சந்தவர் புதையிட்டுக் கொள்வதை விட்டும் தடுத்துக் கொள்ளுங்கள். ஏனையில் பறு தீவ்ரவேலர்கள், அவர்களின் பெண்கள் அழகை வெளிப்படுத்தும் ஆடைகளை அணிகின்ற வரையும், பன்னியிலே சந்தவர்புதையிட்டுக் கொள்கின்ற வரையும் சபிக்கப்பட வில்லை (இப்புழைஷ்).

மேலும் நீண்டதொரு ஹதீஸில் பின்வருமாறு கூறுகின்றார்கள். இரு கூட்டு த்தினர் நரகவாசிகளாவார்கள் நான் அவர்களை கண்ட தில்லை எனக் கூறியிட்டு, ஒரு கூட்டு த்தினர் தன்னிடமிருக்கும் மாட்டின் வால்களைப் போன்ற சாட்டைகளினால் அம்மஹிதர்களுக்கு அடித்துக் கொண்டிருப்பார்கள். இன்னும் சில மௌலிய ஆடைகள் அணிந்து நிர்வாணமாகவும், ஆன்களைக் கவர வெற்காக தனது நடைதை மாற்றியும், தனது தலை முதலை ஓட்டகத்தின் முதுகிலுள்ள சதைப்பின்டத்தைப் போன்று வளைத்தும் உயர்த்தியும் அமைத்துக் கொண்ட பெண்களுமாவார்கள். அவர்கள் குவாத்தில் நுழையவோ, அதனது வாடைதை நுகரவோ மாட்டார்கள். குவாத்தில் வாடையோ கிவ்வளவு தூரம் மணம் மரப்பிக்கொண்டிருக்கும் என ஒரு வரையறையைக் கூறினார்கள் (முஸ்லிம்). மேலும் கூறுகின்றார்கள். ஒரு ஆண் ஒரு பெண்ணுடன் தமிழ்திருக்கும் போது, பூன் நாயவனாக அவர்களுடன் தழுத்தான் கிருந்து கொண்டிருக்கின்றான் (ஹதீஸ்).

மேலும் ஹதைபா (ரலி) அவர்களைத் தொட்டும் அறிவிக்கப்படும் நீண்டதோர் ஹதீஸில் பின்வருமாறு இடம் பெற்றிருக்கின்றது. அந்த நலவுக்குர் பின்னுக்கும், கெடுதி இருக்குமா? எனக்கேட்டேன், அதற்கு நியாயவர்கள், ஆம் சில மார்க்க அழற்பாளர்கள் நரகவாசியில் கிருந்து கொண்டு அழற்பாளர்கள், மார் அவர்கள் சொல்வதைக் கேட்டு அதற்கு விடையளிக்கின்

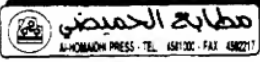
நார்களோ, அவர்களை அவர்கள் நானில் தன்னிவிடுவார்கள், அதற்கு நான், அவர்களது வர்ணதங்களை கூறுங்கள் யாப்பலை வாழும் எனக் கேட்டேன். அதற்கவர்கள், அந்த மார்க்க அழைப்பாளர்கள் எங்களிலுள்ளவர்களாவார்கள், நாங்கள் கூறுவதற்கே அவர்களும் கூறுவார்கள் என்றார்கள். அதற்கு நான், சுக்கூட்டுத் தினர் வாழும் காலத்தில் நானும் வாழ நேரிட்டால், நான் எவ்வாறு நடந்து கொள்ள வேண்டும் எனக் கேட்டேன். அதற்கு நியியவர்கள், முஸ்லிம்களின் ஜமாத்தையும், அதனது தலைவரையும் உற்றியிருந்துக் கொள்ள என்றார்கள். அதற்கு நான், அவர்களுக்கு ஒடு ஜமாத்தோ, தலைவரோ, கில்லாத ட்ஸ்தத்தில் நான் என்ன செய்ய வேண்டும் எனக் கேட்டேன். அதற்கவர்கள், அக்கூட்டங்கள் அனைத்தையும் விரிந்து, உனக்கு மரணம் வரும் வரை ஒரு மரத்தில் அடியை விழுத்துக் கொண்டு உனது மார்க்கத்தில் கிடூக்க முடிய வயிற்றால் சம்வாறே கிடூந்துகொள் என்றார்கள் (துகாரி).

மேலும் கூறுகின்றார்கள். நான் எனது சமுதாயத்தில் வழி கெடுக்கும் தலைவர்களை யப்படுகின்றேன். அவர்களுக்கெதிராக போர் வெடாடங்கினால் மறுதை ஏற்படும் வரை ஓய்யாட்டாது. எனது சமுதாயத்தில் விக்ரகங்களை வனங்கும் ஓர் விரிவு உருவாகும் வரை மறுதை ஏற்பட்டாது. மேலும் எனது சமுதாயத்தில் முர்பது யொய்யார்கள் தோன்றி, அவர்கள் ஒவ்வொருவரும் நான் தான் நாரியலை வாதிடுவார்கள், நான் தான் இறுதி நியியாகும், எனக்குப் பின் கிளி எந்த நியியும் தோன்ற மாட்டார்கள். மேலும் எனது சமுதாயத்தில் ஒரு விரிவு, உன்மையைக் கூற அல்லாற்றின் புறத் திலிருந்து உதவி செய்யப்பட்டுக் கொண்டிருப்பார்கள். அவர்களுக்கு யாராலும், அல்லாற்றின் உத்தரவின்றி ஈச்சத்திலிலும் ஈடுபோ தீங்கிடியூக்கவோ முடியாது (அல்புர்கானி).

இறுதியாக நாமும் இல்லாமிய தலைவர்களும், நேர் வழியைப் பின்பற்றி குர்ஆன், ஹதீஸின் அடிப்படையில் நமது வாழ்வை அமைத்துக் கொள்ள எல்லாம் வல்ல

அல்லாஹ் அருள் புரிவதூடன், இஸ்லாத்தின் எதிரிகள் மேற்கொள்ளும் வகையினில் வீழ்ந்து நமது வாழ்வையே அழித்துக் கொள்ளாமலிருப்பதற்கும் அருள் புரிவானாக.

وَصَلَى اللَّهُ تَعَالَى وَسَلَمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَمَ.



الطباعة الحميديه  
AL-HAMIDIYAH PRESS - TEL. 458100 - FAX. 458211

# الإرشاد

## إلى توحيد رب العباد

باللغة التاميلية

تأليف

فضيلة الشيخ / عبد الرحمن بن حماد آل عمر

ترجمة

عبد الرحمن عبد الرزاق

مراجعة

محمد حسين

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في الشفاف  
الرياض. ت: ٤٣٢٣٦٣٦ - ٤٣٠٦٣٠٦٣٦ ص.ب: ٣١٧١٧: الرياض ١٤١٨



تاميلي

## الإرشاد إلى توحيد رب العباد

تأليف / عبد الرحمن بن حماد العمر

CO-OP OFFICE FOR CALL & GUIDANCE AT SHIFFA  
Tel : 4200620 - 4222626 P.O. Box : 31717 AL-Riyadh 11418  
المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في الشفاعة  
هاتف ٤٢٠٦٢٠ - ٤٢٢٦٢٦ ص.ب ٤٢١٧ الرّيـاض ١١٤١٨

